
 

epd-Dokumentation online 
 
 
 
Herausgeber und Verlag: Gemeinschaftswerk der Evangelischen Publizistik (GEP) gGmbH, 
Emil-von-Behring-Str. 3, 60439 Frankfurt am Main 
Geschäftsführerinnen: Ariadne Klingbeil, Dr. Stefanie Schardien 
Amtsgericht Frankfurt am Main HRB 49081 
USt-ID-Nr. DE 114 235 916 
Chefredakteur der epd-Zentralredaktion: Karsten Frerichs 
Verantwortlicher Redakteur epd-Dokumentation: Uwe Gepp 
 
Erscheinungsweise: einmal wöchentlich, online freitags  
 
Bezugspreis Online-Abonnement „epd-Dokumentation“ per E-Mail: monatl. 34 Euro, 
jährlich 408 Euro, vier Wochen zum Ende des Bezugsjahres kündbar. 
Online-Abonnement inkl. Archivnutzung von „epd Dokumentation“ (ab Jahrgang 2001): 
jährlich 481,50 Euro 
 
Bestellservice: GEP gGmbH Leserservice, Postfach 1154, 23600 Bad Schwartau,  
Tel.: 03861 5339-705, Fax: 0451 4906-950, E-Mail: gep-leserservice@medienexpert.com  
 
Redaktion (Adresse siehe oben unter GEP): Tel.: 069/58098-209, 
Fax: 069/58098-294, E-Mail: doku@epd.de 
 
© GEP, Frankfurt am Main 
 
Alle Rechte vorbehalten. Die mit dem Abo-Vertrag erworbene Nutzungsgenehmigung für 
„epd-Dokumentation“ gilt nur für einen PC-Arbeitsplatz. „epd-Dokumentation“, bzw. Teile 
daraus, darf nur mit Zustimmung des Verlags weiterverwertet, gedruckt, gesendet oder 
elektronisch kopiert und weiterverbreitet werden.  
Anfragen richten Sie bitte an die epd-Verkaufsleitung (Adresse siehe oben unter GEP), 
Tel.: 069/58098-259, Fax: 069/58098-300, E-Mail: verkauf@epd.de 
 
Haftungsausschluss: 
Jede Haftung für technische Mängel oder Mängelfolgeschäden ist ausgeschlossen. 
 
 
 
 



 

 

Frankfurt am Main  29. Juli 2025 www.epd.de Nr. 31 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 Christliche Signatur des zeitgenössischen 
Antisemitismus – eine Bilanz 
Fachtagung der Evangelischen Akademie zu Berlin, 
Evangelische Tagungsstätte Berlin-Schwanenwerder, 1. bis 3. April 2025

Impressum 
Herausgeber und Verlag: 
Gemeinschaftswerk der 
Evangelischen Publizistik (GEP) 
gGmbH 
Anschrift: Emil-von-Behring-Str. 3, 
60439 Frankfurt am Main. 
Briefe bitte an Postfach 50 05 50, 
60394 Frankfurt 

Geschäftsführerinnen: 
Ariadne Klingbeil, Dr. Stefanie Schardien 
epd-Zentralredaktion: 
Chefredakteur: Karsten Frerichs 

epd-Dokumentation: 
Verantwortlicher Redakteur: 
Uwe Gepp  
Tel.: (069) 58 098 –135 
Fax: (069) 58 098 –294 
E-Mail: doku@epd.de 

Der Informationsdienst 
epd-Dokumentation dient der 
persönlichen Unterrichtung. 
Nachdruck nur mit Erlaubnis und 
unter Quellenangabe. 
Druck:  
Strube Druck & Medien GmbH 
Stimmerswiesen 3 
34587 Felsberg 



2yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

 Christliche Signatur 
des zeitgenössischen 
Antisemitismus 

Moderner Antisemitismus wird 
meist losgelöst von religiösen 
Aspekten betrachtet und folglich 
als säkulares Problem bearbeitet. 
Dadurch gerät das Geflecht von 
christlich geprägten Tiefenstruk-
turen, von Transformationen 
zwischen Christlichem und Pro-
fanem, von Rekombinationen, 
Gemengelagen und Aktualisie-
rungen bis hin zum interreligiö-
sen Transfer aus dem Blick, das 
dem Antisemitismus auch in 
seinen modernen und säkularen 
Ausprägungen zugrunde liegt.  
 
Das BMBF-Verbundprojekt 
»Christliche Signatur des zeitge-
nössischen Antisemitismus«,  
das von der Freien Universität 
Berlin, dem Leibniz Institut für 

Bildungsmedien|Georg Eckert 
Institut, den Evangelischen Aka-
demien in Deutschland in Koope-
ration mit dem Selma Stern Zent-
rum und narrt, dem Netzwerk 
antisemitismus- und rassismus-
kritische Religionspädagogik und 
Theologie durchgeführt wurde, 
hat sich auf unterschiedlichen 
Ebenen dieses Themas ange-
nommen, wie den sehr entschei-
denden Prozessen der Trennung 
und Amalgamierung von Religion 
und Säkularität im 19. Jahrhun-
dert, deren Nachwirkungen in 
der Gegenwart und der nach 
1945 statt-gefundenen Bearbei-
tungsprozesse in kirchlichen 
Kontexten sowie der Ausrichtung 
und Wirksamkeit von Religions-
Schulbüchern in Sachen Antise-
mitismusprävention.  
 
Seit dem 7. Oktober 2023 hat die 
Frage nach den bleibenden 
christlichen Spuren, nach wirk-

samen Handlungsformen und 
tiefsitzenden antisemitischen 
Denkmustern und Emotionen an 
Dringlichkeit dramatisch zuge-
nommen. Deshalb stehen in die-
ser Dokumentation grundlegende 
Überlegungen zur christlichen 
Signatur des gegenwärtigen Anti-
semitismus und ein Blick auf 
israelbezogenen Antisemitismus 
im Vordergrund, gepaart mit 
praktischen Überlegungen zur 
pädagogischen Umsetzung. 
 
Mit der Dokumentation dieser 
Fachtagung werden Teile der 
Ergebnisse der gemeinsamen 
Arbeit im Projekt vorgestellt in 
der Hoffnung, dass sie Wissen-
schaft und Praxis inspirieren.  

 
Dr. Christian Staffa, Studien-
leiter, Ev. Akademie zu Berlin 

 

Quellen: 

Christliche Signatur des zeitgenössischen Antisemitismus – eine Bilanz 

Fachtagung der Evangelischen Akademie zu Berlin,  
Evangelische Tagungsstätte Berlin-Schwanenwerder, 1. bis 3. April 2025  



 epd-Dokumentationy31/2025yy3 

 

Inhalt: 

Christliche Signatur des zeitgenössischen Antisemitismus – eine Bilanz 

Fachtagung der Evangelischen Akademie zu Berlin,  
Evangelische Tagungsstätte Berlin-Schwanenwerder, 1. bis 3. April 2025  

► Dr. Christian Staffa: 
Vorwort 4 

► Dr. Klaus Holz: 
Einführung 5 

► Dr. Christian Staffa: 
Christliche Themen des gegenwärtigen Antisemitismus 7 

► Niklas Lämmel: 
Zwei »Elemente« des Antisemitismus – Max Horkheimer und Theodor W. Adorno  
über das Scheitern des christlichen Heilsversprechens und die ›erste Lüge‹  
des Liberalismus 14 

► Dr. Thomas Haury:  
»Free Palestine from German guilt« – Antisemitismus gegen Israel in Deutschland 21 

► Maria Coors: 
Christliche Motive des israelbezogenen Antisemitismus 34 

► Dr. Christoph Picker: 
Unterricht über das Judentum als christliche Selbstvergewisserung? –  
Ein antisemitismuskritischer Seitenblick auf den Religionsunterricht 37 

► Dr. Juliane Ta Van, Dr. Christian Staffa: 
Antisemitismuskritische Religionspädagogik –Antisemitismuskritisch unterrichten? 39 

► Verzeichnis der Autorinnen und Autoren 45



4yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Vorwort 

Dr. Christian Staffa 

In dem vom Bundesministerium für Bildung und 
Forschung (BMBF) geförderten Projekt »Christli-
che Signatur des zeitgenössischen Antisemitis-
mus« entwickelten die Freie Universität Berlin, 
das Leibniz Institut für Bildungsmedien|Georg 
Eckert Institut, die Evangelischen Akademien in 
Deutschland in Kooperation mit dem Selma Stern 
Zentrum und narrt, dem Netzwerk antisemitis-
mus- und rassismuskritische Religionspädagogik 
und Theologie, die Ansätze eines Vorgänger-
Projektes »Antisemitismus und Protestantismus« 
ökumenisch und interdisziplinär weiter. Dabei 
ging es um die Frage nach den Umschichtungen 
und Rekombinationen des christlichen Antijuda-
ismus/Antisemitismus im 19. Jahrhundert, die 
Frage nach den Selbstidealisierungen auch im 
christlich-jüdischen Gespräch wie auch um Bil-
dungsmaterialien und deren in Feldforschung 
beobachtetem Gebrauch zur impliziten oder ex-
pliziten Bearbeitung des jüdisch-christlichen Ver-
hältnisses bzw. darin der Darstellung des Juden-
tums nicht selten immer noch als Negativfolie, 
insbesondere des jesuanischen Weges und damit 
der Kirche.  

Die bilanzierende Tagung fasste die Ergebnisse 
zusammen. Dabei wurde wenig überraschend 
deutlich, dass das Thema noch weiterer intensi-
ver Bearbeitung bedarf, denn gerade die christli-

che Signatur, die sich in so vielen Facetten des 
sogenannten säkularen Antisemitismus zeigt, 
braucht noch viel Forschung und Bildungsele-
mente zur wissenschaftlichen, pädagogischen 
und theologischen Erschließung.  

Zu den Schulbuchforschungen und dem 19. Jahr-
hundert wird es eigene Publikationen geben, 
sodass wir hier eine Auswahl an Texten der Ta-
gung sowie einen weiteren nicht im Tagungs-
zusammenhang, aber in der inhaltlichen Bestim-
mung des Themas erläuternden Text zusammen-
gestellt haben. Dabei spielt einerseits die kritische 
Theorie und ihre Sicht auf diese christliche Signa-
tur eine, wie wir finden, sehr erhellende Rolle für 
das Verstehen von gegenwärtigem Antisemitis-
mus, andererseits auch die aktuelle Frage nach 
der Rolle des israelbezogenen Antisemitismus. 
Religionspädagogische Perspektiven dürfen in 
solch einem Kontext nicht fehlen, sie bilden den 
praktisch-theologischen Ausklang der hier vorlie-
genden Dokumentation. Wir wünschen eine er-
tragreiche und inspirierende Lektüre. 

Dem fördernden Ministerium ist ausdrücklich zu 
danken, wie auch den Kooperationspartner*in-
nen. Großer Dank gilt allen Autor*innen, die sich 
für Beiträge in dieser Dokumentation entschieden 
haben.  

 

 
  



 epd-Dokumentationy31/2025yy5 

 

Einführung   

Dr. Klaus Holz 

Ohne die 2000-jährige Geschichte des christlichen 
Antijudaismus ist die Geschichte des modernen 
Antisemitismus nicht denkbar. Die Antisemitis-
musforschung hat diesen Konstitutionszusam-
menhang durch zwei Thesen verkürzt. Zum einen 
wird weithin eine epochale Differenz zwischen 
christlicher Judenfeindschaft und modern-
säkularem Antisemitismus angenommen. Im  
19. Jahrhundert überwinde die säkulare die 
christliche Judenfeindschaft. Sie wird modern 
und hat angeblich für Religion nur noch wenig 
Sinn.  

Zum anderen werden Typen differenziert, sodass 
christliche und säkulare, also nationalistische, 
rassistische, vergangenheits- und israelbezogene 
Formen von Judenfeindschaft nebeneinander 
stehen. Die epochale und die typologische Diffe-
renzierung führen zusammen dazu, dass »christ-
lich« auf religiöse Vorurteile, wie z.B. den Got-
tesmordvorwurf bzw. auf spezifische Bevölke-
rungsgruppen, wie z.B. fundamentalistische 
Christ*innen verengt wird. Solche Vorurteile und 
die sie angeblich tragenden Bevölkerungsgruppen 
erscheinen der aufgeklärten Forschung als rätsel-
hafte Überbleibsel eigentlich überwundener Zei-
ten.  

Blickt man auf die Forschungen der letzten Jahr-
zehnte, erscheinen beide Thesen weniger als 
Gegenstand und Resultat ausführlicher Erörte-
rung. Vielmehr steuern sie als »Gewissheiten« die 
Forschungen, sodass die christliche Signatur des 
zeitgenössischen Antisemitismus kaum in den 
Blick gerät. Antisemitismus wird als säkulares 
Problem traktiert, nicht weil es das ist, sondern 
weil es religions-unsensibel betrachtet wird. Des-
halb bleibt das Geflecht von christlich geprägten 
Tiefenstrukturen, von Transformationen zwi-
schen Christlichem und Profanem, Rekombinati-
onen, Gemengelagen und Aktualisierungen bis 
hin zum interreligiösen Transfer im Dunkeln.  

Im Verlauf der ersten vier Jahrhunderte des Chris-
tentums entwickelte sich ein Arsenal antijüdi-
scher Zuschreibungen, die zum festen Bestandteil 
christlicher Identität wurden. Wichtigste Elemen-
te waren die Behauptung des Ungehorsams gegen 
Gott und der Verstockung bzw. Blindheit gegen 
den Messiasglauben der sich langsam herausbil-
denden Kirche. Der vermeintlich jüdischen, klein-
teiligen Buchstabentreue und Gesetzlichkeit wur-
de die allumfassende Liebes- und Gnadenbot-

schaft des »Neuen Testaments« entgegengehalten. 
Zentral war der Vorwurf, Christus ermordet zu 
haben. Die Weigerung der Juden, sich taufen zu 
lassen, galt als fortwährende Bestätigung des 
vermeintlichen Gottesmordes. Das Inventar der 
christlichen Judenfeindschaft war spätestens im 
5. Jahrhundert geschaffen und wurde durch die 
Jahrhunderte modifiziert und aktualisiert.  

In die christliche Feindschaft mischten sich später 
säkular genannte Anschuldigungen. Die Juden 
würden die Pest verursachen, vergifteten die 
Brunnen, raubten Kinder und betrögen allenthal-
ben die Christen durch Handel und Wucher. 
Nichts davon steht im Neuen Testament. Der 
christliche Antijudaismus des europäischen Mit-
telalters war mitnichten auf unmittelbar religiöse 
Vorurteile beschränkt. Aber spätestens mit dem 
16. Jahrhundert – früher schon bei den Pest-
massakern und auf der iberischen Halbinsel – 
entwickelte die Judenfeindschaft dezidiert säkula-
re Züge: Nun hielt man das Judesein für derart 
essenziell, dass die Taufe von Juden in Frage 
gestellt wurde. Ein getaufter Jude bleibe Jude. 
Damit wurde die religiöse Unterscheidung durch 
eine säkulare, ethnische oder prä-rassistische 
zwischen »uns« und »den Juden« ersetzt, die 
gleichwohl bleibend auch religiös begründet wur-
de. Im religiösen Feld wurde das durch die »jüdi-
sche« Verstocktheit begründet, die durch Taufe 
nicht zu beheben sei.  

All dies wurde auch in Predigten, Traktatliteratur, 
Frömmigkeitspraktiken, in kirchlicher Musik und 
Kunst unters Volk gebracht. Über Jahrhunderte 
hatte sich eine manifeste Vorurteilstruktur im 
Christentum herausgebildet, die dann der kirchli-
chen Legitimation nicht mehr bedurfte, um für 
den modernen Antisemitismus fruchtbar gemacht 
zu werden.  

Wissenschaftlich wurde dies zu Unrecht so inter-
pretiert, dass der moderne Antisemitismus das 
Christentum nur als Vorgeschichte habe. Der 
wissenschaftliche Mainstream ignoriert einerseits 
das Christliche im Säkularen. Andererseits margi-
nalisiert diese Haltung die bleibend negativen, 
christlichen Stereotypisierungen des Jüdischen 
sowie den grassierenden Antisemitismus in der 
Orthodoxie und in fundamentalistisch-katholisch 
und evangelikalen Gruppen, ohne die z.B. kein 
Republikaner Präsident der USA werden kann. 
Auch bei den neuen Rechtsextremen in Deutsch-



6yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

land ist die Kombination von Christlichem und 
Profanem in mehreren Hinsichten wesentlich: In 
ihrer Entstehung spielten evangelikale Kräfte eine 
erhebliche Rolle. Diese sind wie die neuen 
Rechtsextremen (keineswegs nur in Deutschland) 
meist demonstrativ pro-israelisch, vertreten zu-
gleich aber einen umfassend weltanschaulichen 
Antisemitismus. In der pro-israelischen Position 
mischen sich christlicher Zionismus und vorder-
gründige Abwehr des Antisemitismusvorwurfes. 
Sie berufen sich als Kampfbegriff auf ein »christli-
ches Abendland«, in dem Versatzstücke christli-
cher Theologie mit der Erfindung germanischer 
Traditionen verschmolzen werden. Aber auch das 
ist nicht wirklich neu. Bereits im 19. Jahrhundert 
erklärte z.B. Treitschke Luther zum deutschen 
Helden, weil er Germanentum und Protestantis-
mus in eins, nämlich das deutsche Wesen, aufge-
hoben habe.  

Diese wenigen Bemerkungen müssen einleitend 
genügen: Im modernen Antisemitismus hat sich 
eine christliche Signatur erhalten, erneuert und 
reformuliert, die sich weder epochal noch typ-
logisch der Unterscheidung »christlich oder säku-
lar« im Sinne eines »entweder – oder« fügt. Mit 
dieser Tagung wollten wir Einsichten und Fragen 

aufzeigen, die unter dieser leitenden These mög-
lich wurden.  

Unsere wissenschaftliche Grundfrage zielte und 
zielt darauf, diese Gemengelagen und ihre Tiefen-
schichten aufzuhellen. In diesem Sinne war unser 
Vorhaben nicht primär historisch-genealogisch, 
sondern hermeneutisch. Es soll kulturelle Sinnzu-
sammenhänge aufklären, in denen sich subjektive 
Einstellungen wie politische Praxen des Antisemi-
tismus konstituieren. Es soll Orientierung liefern 
für ein Bildungshandeln, das die in unsere Kultur 
eingelagerten Abgrenzungen gegen das Jüdische 
aufarbeitet. Ziel dieser Forschung ist es zudem, 
die Rezeption antisemitischer Positionen in der 
Theologie nachzuzeichnen bzw. die christlichen 
Traditionen im anscheinend säkularen Antisemi-
tismus aufzuzeigen. Damit soll apologetischen 
Haltungen in der Kirche entgegengearbeitet und 
einer präventiven Bildungsarbeit zugearbeitet 
werden. Denn die Kritik des Antisemitismus geht 
nicht mit Apologie und Selbstgewissheit, sondern 
mit Selbstreflexion zusammen: Selbstreflexion der 
tradierten Sinnzusammenhänge, des Geworden-
sein des gegenwärtigen Antisemitismus in unse-
ren Gesellschaften, Selbstreflexion der christli-
chen wie säkularen Selbstbilder, die sich gegen 
die Juden formieren.  

 

 
  



 epd-Dokumentationy31/2025yy7 

 

Christliche Themen des gegenwärtigen Antisemitismus* 

Dr. Christian Staffa 

»Schwerlich aber ist die religiöse Feindschaft, 
die für zweitausend Jahre zur Judenverfol-
gung antrieb, ganz erloschen. Eher bezeugt 
der Eifer, mit dem der Antisemitismus seine 
religiöse Tradition verleugnet, daß sie ihm 
insgeheim nicht weniger tief innewohnt als 
dem Glaubenseifer früher einmal die profane 
Idiosynkrasie. Religion ward als Kulturgut ein-
gegliedert, nicht aufgehoben.«1 

Nach Horkheimer und Adorno findet also eine 
Veränderung der Rolle von christlicher Religion 
statt, doch die Relevanz religiöser Motive im An-
tisemitismus bleibt bestehen. Fast könnten wir 
das Bild des Schachautomaten von Walter Ben-
jamin gegen seine Intention lesen und die Theo-
logie, »die ja bekanntlich klein und hässlich ist«, 
dem säkularen Antisemitismus den Arm führend 
uns vorstellen.2 

In der bundesdeutschen und europäischen Anti-
semitismusforschung hingegen spielen Theologie 
und Kirchengeschichte kaum eine Rolle, wenn es 
um die Analyse des gegenwärtigen Antisemitis-
mus geht. Sowohl die Wurzeln des säkularen 
Antisemitismus wie auch Teile seiner Gegenwart 
sind aber christlich religiös bestimmt. Deshalb 
kommen unter Absehung dieser Bestimmung 
zentrale Motive, die zum Verstehen von Antise-
mitismus beitragen könnten, nicht in den Blick. 

Für die christliche Theologie wiederum gilt, dass 
die Bearbeitung des Antisemitismus zentral ist für 
die schmerzhafte Aufarbeitung eigener Gewalt-
traditionen, für ein Akzeptieren der Ambivalen-
zen im Glauben und für den Verzicht auf christli-
che Identitätsbildung durch immer wieder auch 
gewaltförmige Ab- und Ausgrenzung gegen »die 
Juden«. Abwehr von Ambivalenzen und Identi-
tätsbildung durch Ausgrenzung gerade im Bereich 
des Nationalen sind auch im säkularen Antisemi-
tismus virulent. Hier hilft die klassische begriffli-
che und historische Trennung von Antisemitis-
mus und christlichem Antijudaismus nicht recht 
weiter. Ich erspare mir hier, was wir uns eigent-
lich nicht ersparen sollten, die Kritik der bisheri-
gen historischen Aufteilung in Antijudaismus und 
rassischen Antisemitismus, die zumindest durch 
einen Protoantisemitismusbegriff ergänzt werden 
müsste. 

Einen dritten anspruchsvollen Aspekt notwendi-
ger breiter Bearbeitung christlichen Antisemitis-

mus betont die katholische Alttestamentlerin 
Irmtraud Fischer: 

»Die andere Seite ist freilich die Bringschuld 
jener neueren akademischen Theologie, der es 
zwar gelungen ist, ihre Sensibilität für antijü-
dische Argumentationen bis in offizielle kirch-
liche Dokumente hinein durchzusetzen, die 
aber offenkundig bis jetzt nicht in der Lage 
war, dies auch in der breiten Öffentlichkeit 
entsprechend zu kommunizieren. Auch wenn 
in einem Klima, das christlicher Theologie in 
den Medien keine große Relevanz mehr zuge-
steht […], so wäre doch eine stärkere kultur-
wissenschaftliche Orientierung akademischer 
Theologie ein erster Ansatz, die Verankerung 
der Theologie im gesamtuniversitären Diskurs 
zu gewährleisten und damit auch ihr Anlie-
gen, gegen Antijudaismus und Antisemitismus 
anzukämpfen, deutlicher im akademischen 
Disput zu vermitteln.«3 

Dieser Aspekt macht darauf aufmerksam, dass 
recht eigentlich Theologie und Kirche zu den 
vordersten Kämpferinnen gegen Antisemitismus 
gehören müssten und darin auch ihre Rolle im 
akademischen Diskurs finden könnten. Leider ist 
weder der kulturwissenschaftliche Blick noch die 
Sensibilität für die eigenen antijudaistischen und 
antisemitischen Abgründe in der akademischen 
Theologie ausgeprägt genug, um diese Rolle ein-
zunehmen. 

Somit müssten also sowohl die Theologie sich in 
höchsteigenem Interesse und aufgrund ihrer Ver-
antwortung für die »säkulare« Gesellschaft ihrer 
judenfeindlichen Geschichte und deren Gründen 
zuwenden als auch die Antisemitismusforschung 
sich zum besseren Verstehen theologischen Fra-
gen öffnen.4 Dann würde sichtbar, dass der säku-
lare Antisemitismus, fast ließe sich sagen, »gna-
denlos« christlich grundiert ist und erst dann 
wohl adäquat zu bearbeiten wäre. 

An dieser Stelle soll es um eine sicher zu kurze 
Darstellung christlicher judenfeindlicher Bilder 
und Typologien, Formen der Bearbeitung und die 
Desiderate gehen sowie beispielhaft um christli-
che Bilder, wie sie sich im »säkularen« Antisemi-
tismus wiederfinden. 



8yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Gottesmord 

Da ist zunächst der klassische und tatsächlich 
schon im Neuen Testament angelegte Vorwurf 
des »Gottesmordes«. Dies setzt erstens voraus, 
dass Jesu Tod am Kreuz nicht den römischen 
Behörden, sondern »den Juden« zugeschrieben, 
sowie zweitens, dass Jesus Christus nicht nur als 
Sohn Gottes, sondern als gottgleich verstanden 
wird. Das eine ist historisch und das andere bib-
lisch kaum zu belegen5 und weist auf die spätere 
(un-)heilsgeschichtliche Erzählung. Die innere 
christliche Logik des Todes von Jesus Christus als 
durch seine Auferweckung bestätigtes Heilsge-
schehen an »Juden und den Völkern«, also allen 
Menschen, wird mit dem Mordvorwurf an die 
Juden konterkariert. Zugespitzt und theologisch 
etwas unterkomplex gesagt: Wäre es ein an den 
Juden zu bestrafender Gottesmord, dann wäre es 
kein Erlösungsgeschehen. Ist es ein Erlösungsge-
schehen, dann bleibt es zwar ein römischer Jus-
tizmord, aber die Verantwortlichen sind zumin-
dest Werkzeuge Gottes im Sinne der geglaubten 
Erlösung. 

Der Gottesmordvorwurf an die Juden korrespon-
diert mit der für die spätere Kirche kränkenden 
wie auch dem absoluten Wahrheitsanspruch der 
Kirche widerstreitenden Tatsache, dass die meis-
ten Juden und Jüdinnen sich nicht zu dem sich 
auf die Verheißungen des Alten Testamentes 
beziehenden und aus ihnen geborenen neuen 
Glauben an den Messias Jesus bekannten. 

Verrat 

Das angebliche Verratsmotiv des Judas ist wiede-
rum ein Widerspruch gegen den eigenen Glau-
ben, der Tod und Auferweckung Jesu als Heilsge-
schehen versteht. Zudem ist die Handlung zu-
mindest in ihrer Schlüssigkeit befragbar: Judas 
verrät Jesus angeblich durch einen Kuss. Da Je-
sus schon einige Berühmtheit in Jerusalem er-
langt hatte, wie er selbst im Markus Evangelium 
grobe zwei Zeilen nach dem »Verratskuss« sagt 
(Mk 14, 48f), waren die Sicherheitsbehörden also 
kaum auf ein körperliches Signal zur Markierung 
des zu Ergreifenden angewiesen. Dass für diese 
Markierung auch noch Geld bezahlt worden sein 
soll (Mk 14,11), ergänzt die Erzählung, die mit 
dem Thema Verrat und Geld zwei wesentliche 
Elemente des Antisemitismus vorprägt, ohne 
selbst antisemitisch zu sein. Sicherlich bildet 
diese neutestamentliche, von jesusgläubigen Ju-
den geschriebene Erzählung reale Konflikte in der 
damaligen jüdischen Gemeinschaft ab. Aber los-

gelöst von der konkreten Konfliktgeschichte wur-
de sie zum Kernstück antijüdischer Polemik. 

Für die Kirchenväter der alten Kirche wurde in 
dieser Linie dann Judas zum Sinnbild für »die 
Juden«. Der Kirchenvater Eusebius (264–340) 
schreibt in seinem Kommentar zu Psalm 109 
(= LXX Ps 108): »Was sich im Einzelnen als Ge-
schichte des Judas darstellt, ist generell die Ge-
schichte der Juden.« Wenn es in Psalm 109,9 
heißt, »seine Kinder sollen Waisen werden und 
seine Frau eine Witwe«, so bezieht Eusebius dies 
in spiritueller Hinsicht auf Judas, der laut bibli-
scher Überlieferung keine Kinder hatte: »Wer sind 
wohl die Söhne von Judas? Die Juden. Die Juden 
tragen nämlich ihren Namen nicht nach Juda 
[dem Sohn Jakobs], der ein heiliger Mann war, 
sondern nach dem Verräter Judas. In der Linie 
von Juda sind wir [Christen] Juden im Geiste – in 
der Linie des Verräters Judas aber stehen die 
Juden nach dem Fleisch.«6 

Juden sind also nach dieser Lesart nicht nur 
Nachfolger des Judas und damit eben auch die 
Gottes-Verräter, sondern fortan das umfassend 
negative Gegenbild zu den Christen. Alt gegen 
neu, Fleisch gegen Geist, Gesetz gegen Gnade, 
Rache gegen Liebe und in moderneren Zeiten 
unter anderem direkt an diese Dualismen an-
schließend Partikularität gegen Universalität und 
Gewalt gegen Gewaltlosigkeit. 

Wir wissen historisch eher nichts über Judas. 
Aber wegen der Wirkungsgeschichte sind andere 
Erzählmöglichkeiten vonnöten und möglich. Zum 
Beispiel die von dem israelischen Schriftsteller 
Amos Oz, die in den Spuren von Walter Jens’ 
Verteidigungsrede für Judas7 sich einzufühlen 
versucht in Judas‘ Hoffnung auf Jesus den Chris-
tus, also den Messias, die auf die wirkliche Ver-
änderung der Welt hin zu Gerechtigkeit und Frie-
den, wie sie in den Schriften der Hebräischen 
Bibel, des sogenannten Alten Testamentes, ange-
kündigt wird, zielte. Amos Oz hat in seinem 
großartigen Buch Judas diese Hoffnung des Judas 
ausgelegt: 

»Ich glaubte, der Tod könne ihm nichts anha-
ben. Ich war überzeugt, dass sich heute in Je-
rusalem das größte Wunder von allen ereignen 
würde. Das letzte Wunder, nach dem es auf 
der Welt keinen Tod mehr geben würde. […] 
Das Wunder, das das himmlische Königreich 
bringen würde, so dass es auf der Welt nur 
noch Liebe gäbe.«8 

 



 epd-Dokumentationy31/2025yy9 

 

Judas würde so zum personifizierten Einspruch 
gegen die nicht eingetretene und doch verspro-
chene radikale Weltveränderung, die sich im 
Begriff des Reiches Gottes ausdrückt, das nach 
Jesu Worten nahe herbeigekommen ist: die Ent-
thronung der Mächtigen, die Erhöhung der Nied-
rigen und die Überwindung des Todes. Dieser 
Einspruch, der in der Enttäuschung des Judas 
seinen Ausdruck findet, der eben auch der jüdi-
sche Einspruch gegen das christliche Messias-
verständnis ist, saß wie ein Stachel im Fleisch der 
sich der weltlichen Macht anschmiegenden Kir-
che und wurde dementsprechend denunziert.  

Das kirchliche Selbstbild kann schwer seine eige-
ne Bedingtheit im Judentum und seine Angewie-
senheit auf das Judentum akzeptieren. Der eben-
so schwer zu akzeptierende Umstand sich nicht 
einstellen wollender spürbarer und sichtbarer 
»Erlösung« wird dem Unglauben der Juden zuge-
schrieben. Sie werden zu den prototypischen 
Ungläubigen, die gerade durch ihren Unglauben 
und das Verfolgtsein, den Verlust des Tempels 
und des Landes den Glauben der Christen gleich-
sam ex negativo bestätigen. Nicht mehr der eige-
ne Glaube wird unter Beweis gestellt, sondern der 
Unglaube der anderen. Diese Figur der Projektion 
verweist einmal mehr darauf, dass es im Antise-
mitismus nicht um irgendeine reale Eigenschaft 
oder historische Beschreibung von Juden, son-
dern um die Sicherung und Entwicklung eines 
christlichen und, daraus folgend bzw. parallel, 
eines nationalen, kulturellen Selbstbildes geht. 

Im Kern ist also die Judenfeindschaft getragen 
von einem Selbstbild, das alles Ambivalente 
und/oder Negative bis hin zu dem eigenen per-
manent drohenden Fall in den »Unglauben« – 
weil eben im biblisch radikalen Sinne so wenig 
zu sehen ist von einer positiven Veränderung der 
Welt – anderen zuweist und es an ihnen auch 
bekämpft oder im wahrsten Sinne des Wortes 
exekutiert. 

Drei Horizonte scheinen mir nach dieser etwas 
kurzen Einführung für die Fragen nach dem Zu-
sammenhang christlicher Glaubensüberzeugun-
gen und christlicher Theologie mit antisemiti-
schen Einstellungen in dem schier unübersehba-
ren Material hilfreich für ein ansatzweises Ver-
ständnis in der Gegenwart. 

Ergebnisse kirchlicher Reflexionsprozesse 

Trotz der enorm positiven, gemessen an der lan-
gen Geschichte institutionell getragener christli-
cher Judenfeindschaft und der langen antisemiti-

schen Grundhaltung, kaum zu überschätzenden 
Entwicklung kirchlicher Positionierungen seit 
1945 bleibt die Frage nach der Tiefenwirkung 
dieser positiven Entwicklung für kirchliche Exis-
tenz zentral, aber auch eine Herausforderung an 
säkulare Forschung. Albert Scherr beobachtet: 

»Mit diesen Feststellungen ist aber zunächst 
noch nichts darüber ausgesagt, ob und ggf. 
wie gleichwohl eine Tradierung von antisemi-
tischen Haltungen und Stereotypen in evange-
lisch geprägten Milieus sowie im institutionel-
len Alltag der evangelischen Kirche (schuli-
scher Religionsunterricht, Konfirmandengrup-
pen und evangelische Jugendarbeit, Gottes-
dienste und sonstige Kommunikation in den 
Kirchengemeinden) erfolgt. Denn es kann er-
sichtlich nicht davon ausgegangen werden, 
dass sich die kirchliche Alltagskommunikation 
und die Einstellungen von Kirchenmitgliedern 
unmittelbar an gegenwärtigen amtskirchlichen 
und theologischen Vorgaben orientieren.«9 

Dabei ist eine Formulierung in Scherrs Gutachten 
zu bestreiten. Er fordert dazu auf, die »genuin 
antisemitischen Inhalte im neuen Testament«10 
einer Bearbeitung zu unterziehen. Folgen wir den 
neueren Erkenntnissen der Judaistik jüdischer 
und christlicher Provenienz, dann ist deutlich, 
dass das Neue Testament ein jüdisches Buch ist. 
Korrekt und von großer Bedeutung wäre dann 
eine Formulierung, die von antisemitisch rezipier-
ten Stellen im Neuen Testament spricht und da-
von, was sie im historischen Kontext bedeutet 
haben mögen. 

Interessanter scheint es mir, in kirchlichen Bil-
dungskontexten und auch in der Theologie-
bildung die Frage zu stellen, wie es denn zu die-
ser »Not« kommen kann, dass der eigene Unglau-
be am »Juden« gesehen und gestraft wird, und 
warum das Selbstbild als Christin oder Christ in 
der Geschichte »verlangte«, dass die Juden als die 
Anderen markiert und des Lebens beraubt wur-
den? 

Bleibend offene Fragen 

Alle produktiven und selbstkritischen Beschlüsse 
der Kirchen, so grundlegend sie die Position zum 
Judentum neu formulieren, legen keine Rechen-
schaft darüber ab, warum es denn in der Kirchen-
geschichte zu dieser gewaltförmigen Negativsicht 
auf das Judentum gekommen ist. Sie kommen 
den Mechanismen nicht auf die Spur, die, so ließe 
sich jedenfalls fragen, vielleicht schon in der 
komplizierten Konstruktion von »schon und noch 



10yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

nicht« angelegt ist, also von schon jetzt im Glau-
ben erfülltem Heil und doch noch ausstehender 
Erlösung, von schon geschehenem Sieg über den 
Tod in Jesu Auferweckung und dem täglichen 
Sterben. Im guten Falle bezieht sich die Weltsicht 
christlichen Glaubens demütig auf das Judentum 
als Volk Gottes, von dem als Hinzukommende zu 
lernen sei, wie es sich in der Geschichte mit der 
Weisung Gottes und dem eigenen immer wieder-
kehrenden Abweichen vom Weg bewegt hat. Im 
schlechten Falle aber wiederholen die Christen 
endlos das Opfer, an dessen Kraft sie nicht glau-
ben können.11 Sie stellen die Juden zum Erweis 
der christlichen Wahrheit bewusst schlechter, um 
sich so in erfahrbar wenig erlöster Wirklichkeit 
ihrer ungewissen Wahrheit doch zu vergewissern. 

Der Kirchenvater Augustinus (354-430) formuliert 
das in De Civitate Dei (420) so: »Die Juden sind 
Zeugen ihrer Bosheit und unserer Wahrheit.«12 
Erst bei der Wiederkehr Jesu Christi würden sie 
sich bekehren; bis dahin seien sie für Gottes 
Heilsplan notwendig. Darum müssten christliche 
Herrscher sie schützen. Deshalb seien die Juden 
in untergeordneter Stellung zu halten, um an 
ihnen die Überlegenheit des Christentums spür-
bar, also gleichsam alltagsrelevant demonstrieren 
zu können. »Wir beachten also die Sakramente 
nicht, die dort vorgeschrieben sind, weil wir ver-
stehen, was dort vorhergesagt ist [von Christus], 
und weil wir besitzen, was dort versprochen ist. 
[…] und wie sollten sie aufrecht sein und ihr 
Herz erheben, über die vorhergesagt ist: ›Und ihr 
Rücken sei stets gebeugt‹ (Ps 69,24).«13 

Sehr verdichtet scheint hier der Zusammenhang 
von Enterbung oder Substitution, Selbstrechtferti-
gung (wir sind aufrecht) und wahrlich körperli-
cher Unterdrückung (gebeugt) der Juden auf. 
Warum also brauchte und braucht der christliche 
Glaube in Teilen noch immer eine Negation, an 
der er sich als gut erweisen kann? Warum ist er 
oder sind die Christen auf die Abwertung des 
eigenen Ursprungs- und bleibenden Geschwister-
glaubens angewiesen? 

Die schiere Existenz des Judentums war den Kir-
chen in ihrer Geschichte – und auch das gilt nicht 
selten bis heute – eine narzisstische Kränkung. 
Deshalb ist das Judentum immer das je phanta-
sierte machtvolle und falsche Andere.14 Das übri-
gens unterscheidet Antisemitismus von Rassis-
mus, bei dem auch phantasiert und projiziert 
wird, aber nicht als das machtvolle Andere, son-
dern als das schwache Andere, an dem sich die 
eigene Überlegenheit beweist. Für den kirchlichen 
Kontext ist auch fest zu halten, dass Rassismus 

weder in den Anfängen noch in der frühen Neu-
zeit diese zentrale theologische Stellung in der 
christlichen Selbstidealisierung hatte. 

Säkularisierte Glaubensfiguren 

Es ist kaum zu übersehen, welche Rolle die Kir-
chen in der Herausbildung und Einwurzelung 
antisemitischer Stereotypen in die gesellschaftli-
che Wirklichkeit nicht nur der sogenannten west-
lichen Zivilisation gespielt haben. Ihre Verantwor-
tung gilt deshalb auch dem Aufspüren der christ-
lichen Bestände im »säkularen« Antisemitismus. 

Opferstilisierungen 

»Darauf spekuliert tatsächlich einer der wesentli-
chen Tricks von Antisemiten heute: sich als Ver-
folgte darzustellen; sich zu gebärden, als wäre 
durch die öffentliche Meinung, die Äußerungen 
des Antisemitismus heute unmöglich macht, der 
Antisemit eigentlich der, gegen den der Stachel 
der Gesellschaft sich richtet, während im allge-
meinen die Antisemiten doch die sind, die den 
Stachel der Gesellschaft am grausamsten und am 
erfolgreichsten handhaben.«15 Mehr als ein halbes 
Jahrhundert ist Adornos Vortrag alt, doch das von 
Adorno erwähnte »heute« ist noch längst nicht 
unser Gestern. 

Antisemitische Welterklärungsmuster beschreiben 
sich als »den Juden« unterlegen und suggerieren 
Angst vor vom Antisemiten phantasierten und 
selbst gewünschten jüdischen »geheimen Mäch-
ten«. Die im Antisemitismus grundlegende Selbst-
stilisierung als Opfer der Juden und das damit 
einhergehende Unterlegenheitsgefühl gehen zu-
rück auf christliche Tradition. Da ist vermutlich 
das erwähnte Gottesmordmotiv grundlegend, das 
durch Identifikation der Christen mit ihrem Chris-
tus die Juden in der Verfolgerrolle phantasiert. 
Unter Bedingungen kirchlicher Herrschaft und 
realer Verelendung und Verfolgung von Juden 
wird diese Zuschreibung zwar absurd, aber 
gleichwohl durchgehalten. 

Zu Luthers Zeiten, als aus den meisten deutschen 
Ländern die Juden vertrieben waren, klingt diese 
Phantasie so: 

»Nun siehe, welch eine feine, dicke, fette Lüge 
das ist, da sie klagen, sie seien bei uns gefan-
gen. Es sind über 1400 Jahre, daß Jerusalem 
zerstöret ist, und wir Christen zu der Zeit 
schier 300 Jahre lang von den Juden gemartert 
und verfolget sind in aller Welt (wie droben 
gesagt), daß wir wohl möchten klagen, sie 



 epd-Dokumentationy31/2025yy11 

 

hätten uns Christen zu der Zeit gefangen und 
getötet, wie es die helle Wahrheit ist. Dazu 
wissen wir noch heutigen Tages nicht, wel-
cher Teufel sie her in unser Land gebracht hat; 
wir haben sie zu Jerusalem nicht geholet.«16 

Dieser Mechanismus ist wohlbekannt in allen 
Schattierungen. Selbststilisierungen als Opfer 
(nicht nur der jüdischen Finanzlobby) sind Legi-
on.  

Geld  

»Da ist zum Beispiel die Frage des Geldes und des 
Wuchers, was aus dem Mittelalter überkommen 
ist, das ist auch ein Motiv, was sich im christli-
chen Antijudaismus findet. Und dann, was immer 
kommt, auch im modernen Antisemitismus, ist 
auch die Frage des Kindermordes, also dass Ju-
den zu Pessach Kinderblut gebrauchen, um ihre 
Matze zu backen. Und das findet man dann bis 
heute auf Demos, die sich mit dem Palästinenser-
konflikt befassen, wenn dort ›Kindermörder Isra-
el‹ gerufen wird. Dann ist das zumindest ein Re-
sonanzraum.«17 

Sicher ist es schon fast banal, dieses Thema an-
zusprechen. Gleichwohl sollte es nicht immer nur 
am Zinsverbot und den daraus resultierenden gar 
nicht in der Breite so zutreffenden Zuweisungen 
des Geldverleihgewerbes an Juden festgemacht 
werden. Weitere Dimensionen wären zu ergän-
zen, nämlich erstens – im Sinne der Projektions-
these – der eigene uneingelöste Wunsch nach 
Reichtum. Zweitens ließe sich auch hier noch 
einmal über die Judas-Figur nachdenken, die für 
einen (nicht stattgehabten) Verrat bezahlt wird, 
verzweifelt, nicht sich zur Gruppe der Jünger 
zurückbegibt, sondern unglücklich sich das Leben 
nimmt. Die Negativbesetzung des Geldes scheint 
mir hier gleichsam unheilsgeschichtlich, also 
religiös verankert und als solche übersehen. 

Sie spielt auch in einer aus meiner Sicht völlig 
verzerrten sogenannten befreiungstheologischen 
Perspektive auf Israel eine Rolle. So zitiert Ulrich 
Duchrow zustimmend: »Im westlichen Imperium 
ist Israel also das Extrem der westlichen kolonia-
listischen, kapitalistischen, imperialen, wissen-
schaftlich-technischen, gewalttätigen Eroberungs-
kultur der letzten 500 Jahre.«18 Israel wird so zum 
absurd gesteigerten Sinnbild der Negativität nicht 
nur des Geldes, sondern von allem, was damit 
zusammenhängend negativ anzuführen sein 
könnte. 

Kindermordvorwurf 

Wer diese Interpretation und die Korrespondenz 
oder Verabredung mit biblischen Bildern als zu 
spekulativ empfindet, sei an das in der modernen 
emotionalisierten Israelkritik von Stefanie Schü-
ler-Springorum schon erwähnte Motiv des Kin-
dermordes erinnert. Ist es doch nicht leicht ver-
ständlich, dass fast ausschließlich Israel mit dem 
Kindermordvorwurf so explizit bedacht wird, in 
Parolen und auch in der Bildsprache der Medien. 
Der aus dem Christentum stammende Vorwurf 
des Kindermordes wurde inzwischen in islami-
sche Kontexte übersetzt.19 Aus meiner Sicht ist 
das nicht zu denken ohne die Geschichte des 
Ritualmordvorwurfes, der besagt, dass »die Ju-
den« aus dem Blut der geraubten Kinder ihr Pes-
sachbrot backen. Die Verknüpfung mit Pessach 
als der Zeit, in der Jesus gekreuzigt wurde, ist 
sicher kein Zufall. Stellt doch das Pessachfest ein 
prominentes Glaubenszeugnis des Judentums 
dar, das aus christlicher Perspektive gleichsam 
negativ mit dem Kreuzestod und dem eigenen 
Glauben korrespondiert. So wäre der Kinder-
mordvorwurf – neben der sicher immer noch 
damit verbundenen Projektion eigener Aggressivi-
tät gegen Kinder – der Beleg für den Ausschluss 
Israels aus der (christlichen) Völkerfamilie. 

Partikularität und Universalität 

»Das Vermächtnis des jüdischen Volkes an die 
Menschheit ist der Glaube an den einen Gott und 
die Gottebenbildlichkeit des Menschen. Gott hat 
den Menschen nach seinem Bild geschaffen. Da-
rum ist der Mensch, jeder (!) Mensch, Gott heilig. 
Dieser Glaube wird im Schöpfungshymnus Gen. 1 
bezeugt. In den nationalistischen Traditionen des 
Dtn. und des deuteronomistischen Geschichts-
werks wird der universale Topos der Gotteben-
bildlichkeit verkannt und der Glaube vertreten, 
Gott würde um Israels willen die anderen Völker 
und Menschen preisgeben.«20 

Verräterisch ist die Sprache: »Das Vermächtnis 
des jüdischen Volkes«. Wie bei dem Wort »alttes-
tamentarisch« schleicht sich ein unbewusster 
Beleg dafür ein, dass es mit diesem Volk vorbei 
sei. Immerhin hat es Großes hinterlassen, das im 
Christentum sich verewigt. Das Christentum ist 
der wahre Erbe des Judentums, weil es ohne 
jenes deuteronomistische »partikulare« Ge-
schichtsbild auskomme und für Universalität 
stehe. Auffallend neben der Erbschafts- und da-
mit tendenziellen Enterbungssprache ist wiede-
rum das Auskommen ohne biblisch-theologische 
Logik. Es wäre doch zu fragen, warum eben jene 



12yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

beiden Dimensionen, das Partikulare und das 
Universale, in der hebräischen und damit auch in 
der christlichen Bibel vorkommen? Stattdessen 
wird konstatiert, dass die eine Seite der Heiligen 
Schrift das Zentrale verkennt. Dass diese partiku-
lare Tradition mörderisch sein soll, nimmt dann 
ein altes Feindmotiv wieder auf. Hier ließe sich 
des Weiteren auf Stimmen verweisen, die Israel 
»vor sich selbst« retten wollen, weil sie, wie der 
eben zitierte Jochen Vollmer, Israel oder wahl-
weise die Bibel besser verstehen als sie sich 
selbst. 

Wichtig ist an dieser Stelle, aber auch bezogen 
auf fast alle Konflikte im Kontext antijüdischer 
Ressentiments wie zum Beispiel der Beschnei-
dungsdebatte, zu betonen, dass weite Teile der 
Kirchenleitungen in Deutschland sich gegen anti-
jüdische theologische Positionen stellen. Wie 
schon erwähnt, heißt dies nicht, dass dies an der 
kirchlichen Basis in gleicher Weise geschieht. Das 
gesellschaftliche und kirchliche Bewusstsein für 
die christlich-religiöse Grundierung antisemiti-
scher Stereotypen bleibt davon in jedem Falle 
leider unberührt.  

Zusammenfassend lässt sich ein Auseinanderdrif-
ten kirchlicher Basis und theologischer Grund-
legungen der Landeskirchen und der EKD konsta-
tieren und als Aufgabe der Zukunft beschreiben. 
Zudem muss hier noch einmal auf die kirchliche 
Verantwortung für eben diese christliche Grun-
dierung des Antisemitismus und dessen nachhal-
tige Verankerung im gesellschaftlichen Bewusst-
sein und die oft unverstandene Projektionsfigur 
verwiesen werden. Pädagogische und politische 
sowie theologische Aufgabe bleibt, diese in den 
Blick und in Angriff zu nehmen. Über positive 
Annäherungen an den Anderen oder die Andere 
wird es nicht gehen, da nicht der oder die Ande-
re, sondern das Selbstbild und dessen Rettung 
oder Idealisierung als Religion, als Nation, als 
Mensch Gegenstand jener Negativität und jener 
Feindschaft sind. 

 

Anmerkungen: 

* Überarbeitete Fassung des Artikels: Von der gesellschaftlichen Notwen-

digkeit christlicher Antisemitismuskritik, der erschien in: Jüdisch-

Christlicher Dialog. Ein Kompendium, Christian Wiese, Doron Kiesel, 

Joachim Valentin (Hg), 554-566. 

1 Theodor W. Adorno; Max Horkheimer: »Elemente des Antisemitismus. 

Grenzen der Aufklärung« (1944), in: dies.: Dialektik der Aufklärung. Philo-

sophische Fragmente, Frankfurt a.M. 1998, 177–217, hier 185. 

2 Vgl. Christian Staffa, Vorwort, in: Antisemitismus als politische Theologie. 

Typologien und Welterklärungsmuster, epd-Dokumentation 17, 25.4.2017, 

2: https://www.eaberlin.de/nachlese/dokumentationen/2017-17-epd-

antisemitismus-als-politische-theologie/2017-17-epd-antisemitismus-als-

politische-theologie.pdf (zuletzt aufgerufen: 29.5.2020). 

3 Irmtraud Fischer: »… immer noch bei ›alttestamentarischer Grausamkeit 

und Rache‹… Die Achtsamkeit gegenüber Antijudaismus in der Theologie 

hat ein Kommunikationsproblem«, in: Sara Han; Anja Middelbeck-Varwick; 

Markus Thurau (Hg.): Bibel – Israel – Sprache. Studien zur jüdisch-

christlichen Begegnung. Festschrift für Rainer Kampling, Münster 2018, 

305–312, hier 312. 

4 Vgl. dazu auch Klaus Holz, der im modernen Antisemitismus eine Re-

kombination von Säkularem und Religiösem sieht: »Luthers Abweg. Die 

evangelische Kirche stellt sich dem Judenhass des Wittenberger Reforma-

tors. Für die unselige Geschichte, wie der Protestantismus völkisch wurde, 

bleibt sie blind«, in: Die Zeit 49, 2016. 

5 Siehe dazu: Klaus Wengst: »Nicht im Kontrast zum Judentum, sondern in 

seinem Kontext: zum Verstehen des Neuen Testaments«, in: Edith Petsch-

nigg; Irmtraud Fischer (Hg.): Der »jüdisch-christliche« Dialog veränderte die 

Theologie. Ein Paradigmenwechsel aus ExpertInnensicht, Wien u.a. 2016, 

112–123, hier 120: »Setzt man diese [die dogmatische, CS] Brille ab und 

nimmt die entsprechenden Aussagen in ihrem biblisch-jüdischen Kontext 

wahr, kann von einer Gottheit Jesu keine Rede sein, sehr wohl aber das 

Zeugnis vernommen werden, dass in diesem jüdischen Menschen kein 

Geringerer als Gott selbst zu Wort und Wirkung kommt.« 

6 Zit. n. Volker Haarmann: »Hintergrund: Judas, der Jünger Jesu, in neutes-

tamentlichen Überlieferungen und in der Alten Kirche«, in: Der Jude als 

Verräter. Antijüdische Polemik und christliche Kunst. Eine Arbeitshilfe zum 

Wittenberger »Reformationsaltar« von Lucas Cranach dem Älteren im 

Kontext des christlich-jüdischen Verhältnisses, Düsseldorf 2015, 5–7, hier 6. 

7 Siehe Walter Jens, Der Fall Judas, Stuttgart 1975. 

8 Amoz Oz: Judas. Roman, übers. a.d. Hebr. v. Mirjam Pressler, Berlin 

2015, 295. 

9 Albert Scherr: Expertise: Verbreitung von Stereotypen über Juden und 

antisemitischer Vorurteile in der evangelischen Kirche, Freiburg i.Br. 2011, 

4: https://bagkr.de/wp-content/uploads/2018/07/scherr_AS-in-der-ev-

Kirche.pdf (zuletzt aufgerufen: 29.5.2020). 

10 Ebd., 15. 

11 Siehe das vielleicht beste Bild für die Begründung christlichen Antisemi-

tismus: »Im Bild des Juden, das die Völkischen vor der Welt aufrichten, 

drücken sie ihr eigenes Wesen aus. Ihr Gelüste ist ausschließlicher Besitz, 

Aneignung, Macht ohne Grenzen, um jeden Preis. Den Juden mit dieser 

Schuld beladen, als Herrscher verhöhnt, schlagen sie ans Kreuz, endlos 

das Opfer wiederholend, an dessen Kraft sie nicht glauben können.« 

(Horkheimer; Adorno: »Elemente des Antisemitismus«, in: dies.: Dialektik 

der Aufklärung, Frankfurt a.M. 1971, 151–186, hier 151). 

12 Ernst Bammel: »Die Zeugen des Christentums«, in: Herbert Frohnhofen 

(Hg.): Christlicher Antijudaismus und jüdischer Antipaganismus: Ihre 

Motive und Hintergründe in den ersten drei Jahrhunderten, Hamburg 

1990, 170–180, hier 171. 



 epd-Dokumentationy31/2025yy13 

 

13 Siehe Karl Heinrich Rengstorf; Siegfried von Kortzfleisch (Hg.): Kirche 

und Synagoge: Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden. Darstel-

lung mit Quellen, Bd. 1, München 1968, 94. 

14 Vgl. dazu die grundlegende Arbeit in der Linie des ähnlich großen Wurfes 

der »Geschichte des Antisemitismus« Léon Poliakovs von David Nirenberg: 

Antijudaism – The western tradition, New York 2013. 

15 Theodor W. Adorno: »Zur Bekämpfung des Antisemitismus heute«, in: 

Das Argument 29 (6), 1964, 88–104, hier 90f.: 

http://www.inkrit.de/mediadaten/archivargument/DA029/DA029.pdf 

(zuletzt aufgerufen: 29.5.2020). 

16 Martin Luther: »Von den Juden und ihren Lügen« (1542), in: Weimarer 

Ausgabe LIII, 520. 

17 Stefanie Schüler-Springorum, DRadio-Interview: 

http://www.deutschlandfunk.de/kirche-und-antisemitismus-

antisemitismus-als-politische.886.de.html?dram%3Aarticle_id=378021 

(zuletzt aufgerufen: 29.5.2020). 

18 Zit. n. Alexander Dietz; Stefan Gillich (Hg.): Armut und Ausgrenzung 

überwinden: Impulse aus Theologie, Kirche und Diakonie. Festschrift für 

Dr. Wolfgang Gern, Leipzig 2016, Fußnote 33. 

19 Vgl. dazu Klaus Holz, Thomas Haury, Antisemitismus gegen Israel,  

S. 276ff.  

20 Jochen Vollmer: »Der Israel-Palästina-Konflikt und die Befreiung der 

Theologie. Vom Nationalgott Jahwe zum Herrn der Welt und aller Völker«, 

in: Deutsches Pfarrerblatt 8, 2011, Abschnitt 5: 

https://www.pfarrerverband.de/pfarrerblatt/archiv?tx_pvpfarrerblatt_pi1%

5Baction%5D=show&tx_pvpfarrerblatt_pi1%5Bcontroller%5D=Item&tx_pvpf

arrerblatt_pi1%5Bitem%5D=3030&cHash=4945c891c30dfe91c75a0594 

36cfcb69 (zuletzt aufgerufen: 29.5.2020).  

 

 

 

  

https://www.pfarrerverband.de/pfarrerblatt/archiv?tx_pvpfarrerblatt_pi1%5Baction%5D=show&tx_pvpfarrerblatt_pi1%5Bcontroller%5D=Item&tx_pvpfarrerblatt_pi1%5Bitem%5D=3030&cHash=4945c891c30dfe91c75a059436cfcb69


14yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Zwei »Elemente« des Antisemitismus – Max Horkheimer und 
Theodor W. Adorno über das Scheitern des christlichen 
Heilsversprechens und die ›erste Lüge‹ des Liberalismus 

Niklas Lämmel 

Antisemitismus ist ein komplexes Phänomen. Er 
vereint unterschiedliche Selbst- und Fremdbilder, 
die sich teilweise zu widersprechen scheinen. Er 
wandelt sich mit der Zeit und passt sich veränder-
ten gesellschaftlichen Verhältnissen an. Und nicht 
zuletzt findet er sich in unterschiedlichen politi-
schen und weltanschaulichen Lagern wieder, die 
ansonsten wenig verbindet. Vor dem Hintergrund 
dieser komplexen Ausgangslage verwundert es 
kaum, dass sich eine ganze Reihe wissenschaftli-
cher Begriffe herausgebildet haben, die die unter-
schiedlichen Aspekte des Antisemitismus erfassen 
sollen. Ganz selbstverständlich wird dabei von 
unterschiedlichen Formen von Antisemitismus 
gesprochen: Es gibt rechten und völkischen Anti-
semitismus, linken Antisemitismus und den der 
Mitte, sekundären und strukturellen Antisemitis-
mus, israelbezogenen und postkolonialen Anti-
semitismus, islamistischen und nicht zuletzt 
christlichen Antisemitismus. Diese Ausdifferen-
zierung ist zweifelsohne notwendig: Wissen-
schaftliche Begriffsbildung strebt danach, der 
Komplexität des Gegenstandes gerecht zu wer-
den.  

Zugleich ist es jedoch unstrittig, dass die ver-
schiedenen Spielarten von Antisemitismus nicht 
eindeutig voneinander getrennt werden können. 
Das wird besonders deutlich, wenn die »christli-
che Signatur des zeitgenössischen Antisemitis-
mus« in den Blick genommen wird: Motive aus 
der Tradition der christlichen Judenfeindschaft 
finden sich in allen unterschiedlichen Arten von 
Antisemitismus wieder, teilweise in gewandelter 
Form, teilweise verblüffend offen. Vor diesem 
Hintergrund erscheinen die Unterschiede zwi-
schen den einzelnen Formen kleiner; es liegt na-
he, den Antisemitismus als ein Gesamtphänomen 
zu verstehen.  

Was ist also zutreffend? Ist es sinnvoll, von For-
men von Antisemitismus zu sprechen? Oder ist es 
angemessener, diesen als Gesamtphänomen in 
den Blick zu nehmen?  

Diese Problemstellung ist nicht neu. Implizit wird 
sie bereits in Max Horkheimers und Theodor W. 
Adornos Elementen des Antisemitismus1 verhan-
delt, einem Schlüsseltext der Antisemitismusfor-

schung. Die Autoren verfassten ihre sechs2 »The-
sen«3 zur Judenfeindschaft zwischen 1943 und 
1944 im kalifornischen Exil, später wurden sie 
Teil der Dialektik der Aufklärung. In den folgen-
den Ausführungen soll gezeigt werden, dass der 
titelgebende Begriff des Elements als Ausgangs-
punkt dienen kann, um sich der aufgeworfenen 
Frage anzunähern, wie der Antisemitismus in 
seiner Komplexität beschrieben werden kann. Der 
Beitrag nimmt zunächst die spezifische Struktur 
der Elemente in den Blick und deutet diese als 
eine philosophische »Konstellation«: Die einzel-
nen »Elemente« der Judenfeindschaft werden 
nicht einfach nebeneinandergestellt, vielmehr 
beleuchten sie sich gegenseitig und führen so zu 
einem tieferen Verständnis des Gesamtphäno-
mens. Anschließend soll exemplarisch gezeigt 
werden, was diese allgemeinen Bestimmungen im 
Einzelnen bedeuten. Im Mittelpunkt steht dabei 
das Verhältnis zweier bestimmter »Elemente« 
Horkheimers und Adornos Auseinandersetzung 
mit der christlichen Judenfeindschaft und ihre 
Überlegungen zu Liberalismus, Faschismus und 
Antisemitismus. Dabei wird eine Gemeinsamkeit 
beider »Elemente« deutlich, die zugleich Licht auf 
das Gesamtphänomen wirft: Sowohl der Libera-
lismus als auch das Christentum basieren auf 
Versprechen, die sie nicht halten können. Die 
Wut über das Ausbleiben von Erlösung und 
Emanzipation richtet sich schließlich gegen die 
Juden.  

Die Elemente des Antisemitismus als 
philosophische »Konstellation«  

In den frühen Arbeiten des Frankfurter Instituts 
für Sozialforschung zum Aufstieg des Nationalso-
zialismus finden sich kaum Überlegungen zum 
Antisemitismus. Erst nach den Novemberpogro-
men von 1938 begannen Max Horkheimer und 
seine Kollegen mit der Planung eines breit ange-
legten Forschungsprojekts über den »Haß auf die 
Juden«4. Ein entsprechendes Exposé wurde 1941 
in der Zeitschrift für Sozialforschung veröffent-
licht. Der Text enthält unter anderem eine soge-
nannte Typologie heutiger Antisemiten, in der die 
Autoren neun unterschiedliche Arten judenfeind-
licher Charaktere beschreiben. Der »religiös-



 epd-Dokumentationy31/2025yy15 

 

philosophische« Typus wird etwa folgenderma-
ßen charakterisiert:  

»Die Juden haben [diesem Typus zufolge] 
Christus gekreuzigt. Sie sind jahrtausendelang 
unbußfertig geblieben. Sie vor allem hätten 
aufgerufen sein sollen, ihn anzuerkennen, da 
sie ja Zeugen seines Wirkens und Leidens wa-
ren, aber sie haben daran festgehalten, ihn zu 
leugnen. Damit ist die jüdische Religion letz-
ten Endes gleichbedeutend mit absolutem Un-
glauben.«5   

Hier taucht bereits ein Motiv auf, das – wie sich 
zeigen wird – auch für die späteren Elemente von 
Bedeutung ist: Das christliche Versprechen auf 
Erlösung, das von Jesus Christus repräsentiert 
wird, steht in engem Zusammenhang mit der 
Entstehung des Antisemitismus. Die jüdische 
Weigerung, den christlichen Messias anzuerken-
nen, wird als »absolute[r] Unglaube« ausgelegt.  

Diese und weitere inhaltliche Verbindungslinien 
zwischen der Typologie und den Elementen ver-
weisen auf eine strukturelle Verwandtschaft der 
Texte: In beiden Fällen versammeln die Autoren 
eine ganze Reihe unterschiedlicher Erklärungsan-
sätze, um sich dem Phänomen des Antisemitis-
mus anzunähern.6 Auch Adorno selbst hat später 
auf diese Ähnlichkeit hingewiesen: Die »Typolo-
gie von Antisemiten« sei »weitgehend modifiziert, 
in späteren Arbeiten« wiedergekehrt.7 Der Hin-
weis auf die ›Modifizierung‹ ist an dieser Stelle 
jedoch von entscheidender Bedeutung: Bei allen 
Gemeinsamkeiten besteht ein entscheidender 
Unterschied zwischen der Typologie und den 
Elementen. 

Die Autoren des Forschungsprogramms beschrei-
ben eine Reihe von »Idealtypen«, die nebeneinan-
der bestehen. Kurz: Es geht um verschiedene 
Formen von Antisemitismus. Ein solcher Zugang 
ist, wie bereits angedeutet, aus aktuellen Debat-
ten bekannt: Christlicher Antisemitismus wäre 
dann eine Art von Judenfeindschaft, die neben 
anderen existiert. Die Elemente – und auch das 
macht sie so interessant – unterscheiden sich 
jedoch von diesem Ansatz. Zunächst fällt auf, 
dass sich die Ausführungen auf unterschiedlichen 
Abstraktionsleveln bewegen: Die politökonomi-
schen Ausführungen in den ersten drei »Thesen« 
haben die Gesamtentwicklung der Gesellschaft 
zum Gegenstand, die im Text verstreuten psycho-
analytischen Überlegungen zielen unter anderem 
auf das Verhältnis des Einzelnen zur Masse ab, 
während die wahrnehmungs- und erkenntnisthe-
oretischen Ausführungen (These V und VI) die 

geistige Struktur der Judenfeindschaft beschrei-
ben. Auch die zeitliche Ebene der Argumentation 
ändert sich fortlaufend: Auf die Diskussion spät-
liberaler beziehungsweise faschistischer Verhält-
nisse folgt ein Blick auf die Entstehung des Chris-
tentums und sogar auf die Frühgeschichte der 
Menschheit. Angesichts dieses Geflechts aus Ar-
gumentationssträngen, die sich auf unterschiedli-
chen inhaltlichen und zeitlichen Leveln bewegen, 
stellt sich die Frage, in welchem Verhältnis die 
einzelnen Erklärungsansätze zueinanderstehen.  

Einen ersten Hinweis darauf, wie die spezifische 
Struktur des Textes verstanden werden kann, 
findet sich bereits im Titel. Adorno hatte den 
Begriff des »Elements« nämlich bereits in seiner 
Antrittsvorlesung von 1931 verwendet. Es ist an 
dieser Stelle hilfreich, einen kurzen Blick auf 
seine Ausführungen zu werfen. Adorno skizziert 
hier die Umrisse eines eigenen philosophischen 
Programms. Im Mittelpunkt seiner Überlegungen 
steht die Frage, wie Erkenntnis angesichts einer 
fragmentierten und unübersichtlichen Wirklich-
keit möglich ist. Zunächst grenzt er sich dabei 
von zwei vermeintlich8 gegensätzlichen Ansätzen 
ab: Zum einen kritisiert er die positivistische So-
zialwissenschaft, die die »Resultate« empirischer 
Untersuchungen einfach als »fertig« hinnimmt.9 
Gleichzeitig nimmt Adorno jedoch auch Abstand 
von einer Reihe unterschiedlicher philosophischer 
Traditionen, die alle – wie er meint – lediglich 
»aus sicherer Distanz«10 über die konkrete Wirk-
lichkeit meditieren. Demgegenüber besteht er 
darauf, dass die tatsächliche »Idee« der »Philoso-
phie« die »Deutung« ist.11 Eine solche Art des 
Denkens greift verschiedene »Elemente der Wirk-
lichkeit« auf und bringt diese in »wechselnde 
Konstellationen«.12 Damit ergibt sich ein neuer 
Blick auf den Erkenntnisgegenstand. Es werden 
Aspekte sichtbar, die ansonsten verborgen ge-
blieben wären.  

Bereits dieser rudimentäre Blick auf Adornos 
Antrittsvorlesung zeigt, dass auch die Überlegun-
gen zum Antisemitismus in der Dialektik der 
Aufklärung als eine philosophische »Konstellati-
on« verstanden werden können. Horkheimer und 
Adorno gehen keinesfalls davon aus, dass der 
Antisemitismus als Gesamtphänomen ausgehend 
von einer distanzierten philosophischen Reflexion 
erklärt werden könnte. Ebenso wenig glauben sie 
jedoch, dass es ausreichend ist, lediglich ver-
schiedene Formen von Antisemitismus aus der 
Perspektive unterschiedlicher akademischer Dis-
ziplinen zu beschreiben und diese nebeneinander 
zu stellen. Stattdessen versammeln sie – wie 
Adorno in der Antrittsrede vorschlägt – einzelne 



16yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

›Elemente der antisemitischen Realität‹ und brin-
gen diese in »verschiedene Anordnungen«.13  

Diese einzelnen »Thesen« gehen dabei – auch das 
entspricht Adornos Überlegungen aus der Vorle-
sung14 – von einzelwissenschaftlichen Befunden 
aus. Die inhaltliche Breite der Elemente zeugt von 
dem interdisziplinären Selbstverständnis des frü-
hen Instituts für Sozialforschung. Es finden sich 
etwa Ansätze aus der Ökonomie, der Psychoana-
lyse, der Religionssoziologie, der Erkenntnistheo-
rie und der Ethnologie. Zunächst kann jede der 
»Thesen« als eine eigenständige Annäherung an 
das Phänomen des Antisemitismus verstanden 
werden. Auch ein Leser, der nur den vierten Ab-
schnitt zum christlichen Ursprung des modernen 
Antisemitismus liest, wird einiges über den Ge-
genstand erfahren.15 Der volle Gehalt der Überle-
gungen erschließt sich jedoch erst, wenn das 
Zusammenspiel der »Elemente« in den Blick ge-
nommen wird. Aus der Blickrichtung eines ein-
zelnen »Elements« wird ein bestimmtes Moment 
eines anderen Ansatzes sichtbar – und umge-
kehrt. Die wechselseitigen Verweise und Perspek-
tivänderungen tragen nicht nur zu einem besse-
ren Verständnis der einzelnen Formen von Anti-
semitismus und den entsprechenden Erklärungs-
ansätzen bei, sondern ermöglichen in ihrem Zu-
sammenspiel einen Blick auf das Gesamtphäno-
men des Antisemitismus, den weder die abstrakte 
philosophische Reflexion noch einzelwissen-
schaftliche Untersuchungen zu Tage fördern 
könnten. Die einzelnen »Elemente« sind also 
wechselseitig aufeinander angewiesen, keiner der 
Erklärungsansätze ist den anderen absolut vorge-
lagert – weder im Sinne eines zeitlichen noch 
eines logischen Vorrangs. Anders als teilweise 
behauptet wird, gibt es damit keinen »Kern«16 der 
Elemente.  

Zwei »Elemente«:  
Christentum und Liberalismus 

In diesem Sinne lassen sich eine ganze Reihe von 
»Konstellationen« nachzeichnen, die die Elemente 
durchziehen. Die anthropologischen Überlegun-
gen zur Frühgeschichte der Menschheit stehen 
beispielweise in einem unmittelbaren Zusam-
menhang mit den Ausführungen zu erkenntnis-
theoretischen Fragen. Ausgehend von den polit-
ökonomischen Beschreibungen zur Dynamik des 
Monopolkapitalismus ergibt sich etwa ein be-
stimmter Blick auf die psychoanalytischen Überle-
gungen zum Verhältnis des Einzelnen zur Masse.  

Im Mittelpunkt der folgenden Ausführungen ste-
hen jedoch Horkheimers und Adornos Kritik am 

Liberalismus und ihre Überlegungen zum Grün-
dungsmythos des Christentums. Anhand dieser 
konkreten Ausführungen soll deutlich werden, 
wie das Denken in »Konstellationen« im Vollzug 
aussehen kann. Dabei tritt insbesondere ein in-
haltliches Argument hervor: Der christliche Glau-
be und der Liberalismus ähneln sich darin, dass 
sie auf Versprechen basieren (Erlösung und 
Emanzipation), die nicht erfüllt werden können. 
Die Prekarität der Heilsversprechen steht in bei-
den Fällen in einem unmittelbaren Zusammen-
hang mit dem Phänomen des Antisemitismus.   

Grundlage der folgenden Ausführungen ist also 
die Überlegung, dass sich die beiden Ansätze 
gegenseitig beleuchten. Was Adorno in der Mi-
nima Moralia betont, gilt auch in Hinblick auf die 
Geschichte des Christentums: Von der Gegenwart 
der faschistischen Gewalt »fällt […] das tödlich-
grelle Licht noch auf die fernste Vergangenheit«.17 
Ausgehend von einer Auseinandersetzung mit 
dem quasi-religiösen Charakter der nationalsozia-
listischen Bewegung – etwa Aufmärschen, die 
Ritualen ähneln, oder antisemitischem Hass, der 
»Erlösung« verspricht – treten bestimmte Aspekte 
des Christentums stärker hervor, die ansonsten – 
bei einem unmittelbaren Blick auf den Gegen-
stand – weniger sichtbar wären. Damit gilt aber 
auch: Horkheimer und Adorno sprechen kein 
absolutes Verdikt über das Christentum, das all-
gemeine Gültigkeit beanspruchen würde. »Wahr-
heit« hat einen »Zeitkern«.18 Aus der Perspektive 
einer anderen Gegenwart – so paradox das auch 
klingen mag – würde sich der Charakter des 
Christentums anders darstellen. Horkheimers und 
Adornos Argumentation ist damit weniger apo-
diktisch, als sie zunächst erscheint.  

Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen ist 
jedoch die umgekehrte Denkbewegung. Es soll 
gezeigt werden, dass ausgehend von einer kriti-
schen Auseinandersetzung mit dem Christentum 
ein bestimmter Aspekt liberaler Gesellschaft 
sichtbar wird – oder zumindest deutlicher hervor-
tritt. In diesem Sinne werden die Elemente nicht 
in chronologischer Reihenfolge gelesen, sondern 
von der Mitte (»These« IV) nach vorne (»Thesen« 
I–III).  

Jesus Christus und das Scheitern der Erlösung 

Auch wenn Horkheimer und Adorno in der vier-
ten »These« der Elemente den christlichen Anti-
semitismus in den Blick nehmen, haben sie kei-
neswegs ein rein negatives Bild der Religion. Das 
Aufkommen von Ideen wie Nächstenliebe oder 
Gnade halten sie beispielsweise für einen histori-



 epd-Dokumentationy31/2025yy17 

 

schen Fortschritt.19 Allerdings stellen sie fest, dass 
von diesen progressiven Aspekten in der Gegen-
wart kaum etwas übriggeblieben ist. Schlimmer 
noch: Im Faschismus radikalisiert sich ein regres-
sives Moment des Christentums. Horkheimer und 
Adorno stellen fest:  

»Der fanatische Glaube, dessen Führer und 
Gefolgschaft sich rühmen, ist kein anderer als 
der verbissene, der früher die Verzweifelten 
bei der Stange hielt, nur sein Inhalt ist ab-
handengekommen. Von diesem lebt einzig 
noch der Haß gegen die, welche den Glauben 
nicht teilen. Bei den deutschen Christen blieb 
von der Religion der Liebe nichts übrig als der 
Antisemitismus.«20 

Wie lässt sich jedoch der christliche Hass auf die 
Juden, für den die deutschen Christen hier 
exemplarisch stehen, erklären? Horkheimers und 
Adornos Kritik richtet sich nicht einfach gegen 
einzelne Aspekte des Christentums. Auch wenn 
es zweifelsohne wichtig ist, antisemitische Motive 
in der Kreuzigungsgeschichte oder die christliche 
Substitutionslehre in den Blick zu nehmen, setzt 
ihre Argumentation tiefer an. Sie zielt auf den 
Kern christlichen Glaubens: die Figur Jesus Chris-
tus.   

Auch hier gilt, dass Horkheimer und Adorno mit 
dessen Lehre von Nächstenliebe und Vergebung 
durchaus sympathisieren. Allerdings sehen sie in 
einem entscheidenden Punkt einen »Rückfall 
hinter das Judentum«.21 Während dieses eine 
strikte Trennung zwischen Gott und den Men-
schen postuliert – was sich nicht zuletzt im Bil-
derverbot22 ausdrückt – reißt das Christentum 
diese Grenze23 ein. Gottes Sohn kommt auf die 
Erde, das Versprechen auf Erlösung ist kein me-
taphysisches Prinzip mehr. Stattdessen wird es 
von einem einzelnen Menschen – im wahrsten 
Sinne des Wortes – verkörpert.24 Allerdings – und 
das ist einer der entscheidenden Punkte Hork-
heimers und Adornos –: Die versprochene Erlö-
sung der Menschen bleibt aus. Die Welt, die der 
gekreuzigte Heiland verlässt, unterscheidet sich 
nicht von der Welt, in die er gekommen ist. Die 
proklamierte Erlösung entpuppt sich als erste 
Lüge, als »proton pseudos«25. Damit ist ein Motiv 
gesetzt, das, wie sich zeigen wird, in Horkhei-
mers und Adornos Auseinandersetzung mit dem 
Liberalismus wiederkehrt.  

An diesem Betrug ändern auch die Versuche der 
christlichen Theologie nichts, Erlösung zu einem 
innerlichen Prozess umzudeuten:  

»Die Sinngebung ist trügerisch, weil zwar die 
Kirche davon lebt, daß die Menschen in der 
Befolgung ihrer Lehre […], den Weg zur Erlö-
sung sehen, aber doch das Ziel nicht garantie-
ren kann.«26 

Seit dessen frühen Tagen schwelt also ein nicht 
eingelöstes Versprechen im Christentum, das 
unterschwellige Enttäuschung und Wut hervor-
ruft. Letztere richtet sich jedoch nicht gegen die 
Mächtigen, etwa die Vertreter kirchlicher Institu-
tionen, sondern gegen die schutzlose Minderheit: 
»Der Antisemitismus soll bestätigen, daß das 
Ritual von Glaube und Geschichte recht hat, in-
dem er es an jenen vollstreckt, die solches Recht 
verneinen.«27  

Unfähig, die Prekarität des Heilsversprechens 
ihrer eigenen Religion anzuerkennen, machen die 
enttäuschten Gläubigen die Juden als die eigentli-
chen Übeltäter aus. Deren vermeintliches Verbre-
chen besteht nicht nur darin, dass sie die christli-
che Lehre nicht anerkennen. Sie repräsentieren 
auch ein anderes Verhältnis zum Versprechen auf 
Erlösung: Im Bund mit Gott und der Befolgung 
der Gesetze liegt die Hoffnung, dass das Glücks-
versprechen eingelöst werden könnte. Das falsche 
Bestehende muss nicht als bereits erlöst verklärt 
werden. Die Botschaft der Propheten der Tora 
lautet dementsprechend: »Die Welt ist noch nicht 
erlöst, ihre Veränderung steht aus, die Zukunft ist 
entscheidend«28. Der betrogene christliche Gläu-
bige wehrt diese alternative Haltung aggressiv ab: 
»Die Anhänger der Vaterreligion werden von 
denen des Sohnes gehaßt als die, welche es bes-
ser wissen.«29 Aus diesem Grund erscheint das 
Judentum nicht einfach als eine andere Religion 
unter vielen. Dem Antisemiten gilt sie als Gegen-
prinzip schlechthin30, als »absolute[r] Unglau-
ben«31, wie es bereits in der eingangs zitierten 
Typologie heißt.  

Ausgehend von diesen Beschreibungen können 
nun Horkheimers und Adornos Ausführungen 
zum Liberalismus in den Blick genommen wer-
den. Dabei zeigt sich, dass die Ambivalenz nicht 
eingelöster Versprechen auch hier eine zentrale 
Rolle spielt. 

Die ›erste Lüge‹ des Liberalismus   

Die Autoren knüpfen in den ersten drei »Thesen« 
der Elemente an ältere Überlegungen des Instituts 
für Sozialforschung an. In Arbeiten wie Horkhei-
mers Die Juden und Europa hatte die inhärente 
Verwandtschaft von liberaler Wirtschaftsordnung 



18yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

und Faschismus im Mittelpunkt gestanden.32 In 
den Elementen heißt es dementsprechend:  

»Die Harmonie der Gesellschaft, zu der die li-
beralen Juden sich bekannten, mußten sie zu-
letzt als die der Volksgemeinschaft an sich 
selbst erfahren. Sie meinten, der Antisemitis-
mus erst entstelle die Ordnung, die doch in 
Wahrheit ohne Entstellung der Menschen 
nicht leben kann.«33 

Horkheimer und Adorno zielen an dieser Stelle 
auf eine radikale Kritik des politischen Liberalis-
mus ab. Dieser sei nicht in der Lage, seine eigene 
Gewalttätigkeit, die ihn mit der faschistischen 
Ordnung verbindet, zu reflektieren. Trotz dieser 
scharfen Kritik wäre es jedoch falsch, die Autoren 
als Anti-Liberale zu verstehen.34 Vielmehr beken-
nen sie sich zu den ideellen Grundsätzen des 
Liberalismus – allen voran Freiheit und Gleich-
heit –, klagen aber deren mangelnde Erfüllung an. 
An dieser Stelle wird eine Verbindungslinie zu 
der Auseinandersetzung mit dem Christentum in 
der vierten »These« sichtbar: Bei allen Unter-
schieden sympathisieren die Autoren sowohl mit 
den Versprechen des Liberalismus als auch mit 
denen des Christentums. In beiden Fällen klagen 
sie allerdings deren mangelnde Verwirklichung an 
und fragen nach den immanenten Gründen für 
das jeweilige Scheitern.    

Im Fall des Liberalismus beziehen sie sich dabei 
auf Karl Marx, der in seinem Aufsatz Zur Juden-
frage betont hatte, dass die liberale Ordnung von 
einem grundsätzlichen Widerspruch gekenn-
zeichnet ist: Während die einzelnen Bürger als 
Citoyen in der Sphäre der Politik allgemeine Frei-
heitsrechte genießen, etablieren sie zugleich 
durch ihre wirtschaftliche Tätigkeit als Bourgeois 
eine neue Form von Herrschaft.35 Aus der Per-
spektive der vierten »These« ließe sich an dieser 
Stelle sagen: Marx entlarvt hier die ›erste Lüge‹36 
des Liberalismus. Dieser ist strukturell überhaupt 
nicht in der Lage, das gegebene Versprechen nach 
Freiheit und Gleichheit zu erfüllen. In der zweiten 
»These« der Elemente heißt es in diesem Sinne:  

»Es war der Sinn der Menschenrechte, Glück 
auch dort zu versprechen, wo keine Macht ist. 
Weil die betrogenen Massen ahnen, daß dies 
Versprechen, als allgemeines, Lüge bleibt, so-
lange es Klassen gibt, erregt es ihre Wut; sie 
fühlen sich verhöhnt.«37  

Ähnlich wie im Fall des einzelnen Gläubigen, der 
die Einsicht in die Prekarität des christlichen 
Heilsversprechens abwehren muss, kann auch 

der einzelne Bürger das »proton pseudos«38 des 
Liberalismus schwerlich offen aussprechen – es 
ist schlicht unbequem oder gar gefährlich. Auch 
hier zeigt sich also, dass die – zunächst noch 
unbestimmte – »Wut« sich nicht gegen die Mäch-
tigen, sondern gegen die Juden richtet. Diese 
seien schuld am Unheil, propagieren die Faschis-
ten. Der Antisemitismus wird damit zur »Schick-
salsfrage der Menschheit«39 erklärt: »Für die Fa-
schisten sind die Juden nicht eine Minorität, son-
dern die Gegenrasse, das negative Prinzip als 
solches; von ihrer Ausrottung soll das Glück der 
Welt abhängen.«40 Ihre schiere Existenz stehe der 
Erlösung im Wege. Der israelische Historiker Saul 
Friedländer hat dieses Moment der nationalsozia-
listischen Judenfeindschaft später mit dem Begriff 
des »Erlösungsantisemitismus« beschrieben und 
so dessen quasi-religiösen Charakter hervorgeho-
ben.41  

Keineswegs zufällig greifen auch Horkheimer und 
Adorno an dieser Stelle auf eine Metaphorik aus 
der christlichen Bibel zurück und stellen damit 
erneut ein konstellatives Moment her: »Den Ju-
den, mit dieser ihrer Schuld beladen, als Herr-
scher verhöhnt, schlagen sie ans Kreuz, endlos 
das Opfer wiederholend, an dessen Kraft sie nicht 
glauben können.«42 Es sei an dieser Stelle ange-
merkt, dass diese Metaphorik nicht unproblema-
tisch ist: Die verfolgten Juden werden hier mit 
dem gekreuzigten Jesus parallelisiert. Horkheimer 
und Adorno nehmen dadurch in gewisser Weise 
ein Motiv vorweg, das die spätere christliche 
Erinnerung an den Holocaust prägen sollte.43  

Trotzdem kommen an dieser Stelle zentrale Moti-
ve zusammen, die Horkheimers und Adornos 
Beschäftigung mit dem christlichen Antisemitis-
mus und ihre Kritik am Liberalismus verbinden. 
In beiden Fällen besteht die Grundkonstellation in 
einem ambivalenten Verhältnis des Einzelnen zu 
einem nicht eingelösten Versprechen. Der Gläubi-
ge wie der Bürger ahnen den Betrug, der sich 
fortlaufend vollzieht. Das Opfer Jesus Christus 
und das Opfer, das der Einzelne zum Selbsterhalt 
in der warenförmigen Gesellschaft erbringt, er-
weisen sich als wirkungslos. Das Wissen, dass 
diese Glücksversprechen unerfüllt bleiben, muss 
umso stärker unterdrückt werden, je offensichtli-
cher die Tatsache wird. Unfähig, den tatsächli-
chen Gründen für das Ausbleiben auf den Grund 
zu gehen, richtet sich die angestaute Wut auf die 
Juden. In beiden Fällen gilt: Der Antisemitismus 
ist die letzte Lüge, die versucht, die erste zu ka-
schieren.  



 epd-Dokumentationy31/2025yy19 

 

Schluss: alte und neue »Elemente« des 
Antisemitismus 

Aus diesen Überlegungen zur Struktur der Ele-
mente ergibt sich eine Antwort auf die eingangs 
aufgeworfene Frage, ob der Antisemitismus eher 
als ein Gesamtphänomen oder als ein Nebenei-
nander verschiedener Formen beschrieben wer-
den sollte. Es zeigt sich: Der vermeintliche Ge-
gensatz der beiden Ansätze löst sich auf. Eine 
Annäherung an das Gesamtphänomen des Anti-
semitismus kann gerade dann gelingen, wenn 
dessen einzelne »Elemente« in ihrem jeweiligen 
Verhältnis zueinander analysiert werden. Wie 
eine solche Untersuchung konkret aussehen 
kann, ist in diesem Beitrag gezeigt worden, indem 
eine »Konstellation« innerhalb der Elemente be-
schrieben worden ist: Ausgehend von Horkhei-
mers und Adornos Auseinandersetzung mit dem 
Christentum ist ihre Kritik am Liberalismus in 
den Blick genommen worden. Dabei konnten 
nicht nur bestimmte Aspekte dieser beiden »Ele-
mente« genauer beschrieben werden, auch ein 
bestimmtes Moment am Gesamtphänomen des 
Antisemitismus – das ambivalente Verhältnis des 
Einzelnen zu nicht eingelösten Versprechen – ist 
so deutlicher hervorgetreten.  

Der Begriff der »Konstellation« trägt dabei einer 
wichtigen Einsicht Rechnung: Der Antisemitismus 
unterliegt einem ständigen Wandel. Auch die 
wissenschaftlichen Versuche, ihn zu beschreiben, 
müssen sich dementsprechend fortlaufend verän-
dern. Horkheimers und Adornos Überlegungen 
zum Antisemitismus sind zum ersten Mal im Jahr 
1944 veröffentlicht worden. Zu den ursprüngli-
chen »Elementen« sind seitdem neue hinzugetre-
ten, die sich in die bestehende Gesamtkonstellati-
on einfügen und diese zugleich verändern. Es ist 
kein Zufall, dass in der antisemitischen Agitation 
gegen den Staat Israel, in deutschen Schuldab-
wehrdiskursen oder in neueren Verschwörungs-
theorien Motive auftauchen, die aus dem christli-
chen Antisemitismus bekannt sind. Es bleibt Auf-
gabe der Antisemitismusforschung, diese sich 
fortlaufend wandelnden Verbindungslinien zu 
analysieren und so zur Bekämpfung der Juden-
feindschaft beizutragen. 

 

Anmerkungen: 
1 Im Folgenden als Elemente abgekürzt. Max Horkheimer und Theodor W. 

Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente, in: Adorno: 

Gesammelte Schriften, Bd 3, hg. von Rolf Tiedemann (im Folgenden: GS), 

Frankfurt am Main 2003, S. 192–234. 

2 Der endgültigen Fassung der Dialektik der Aufklärung von 1947 wurde 

eine siebte »These« hinzugefügt, vgl. Horkheimer u. Adorno, Dialektik der 

Aufklärung, S. 17f. 

3 Die einzelnen Abschnitte der Elemente werden im Folgenden – wie auch 

von Horkheimer und Adorno selbst – als »Thesen« bezeichnet (Horkheimer 

u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 7). Die einzelnen »Thesen« sind 

dabei von einer Vielzahl von »Elementen« durchzogen. »Thesen« und 

»Elemente« sind also nicht synonym zu verstehen. 

4 Institut für Sozialforschung: Forschungsprojekt über den Antisemitismus, 

in: Max Horkheimer: Gesammelte Schriften, Bd. 4, hg. v. Alfred Schmidt, 

(im Folgenden: GS), Frankfurt am Main 1988, S. 377–411, S. 373. 

5 Ebd., S. 395. 

6 Vgl. Fabian Freyenhagen: Adorno and Horkheimer on Antisemitism, in: 

Peter E. Gordon et al. (Hg.): A companion to Adorno, Hoboken 2020, 

S. 103–122, S. 106f. 

7 Theodor W. Adorno: Wissenschaftliche Erfahrungen in Amerika, in: ders., 

GS, 10.2, Frankfurt am Main 2003, S. 702–740, S. 721. 

8 Bei allen Unterschiedenen tragen sowohl die verschiedenen philosophi-

schen Ansätze als auch der sozialwissenschaftliche Positivismus dazu bei, 

»die Wirklichkeit zu verhüllen und ihren gegenwärtigen Zustand« zu verewi-

gen (Theodor W. Adorno: Zur Aktualität der Philosophie, in: ders., GS, 

Bd. 1, Frankfurt am Main 2003, S. 325–344, S. 326). 

9 Ebd., S. 333. 

10 Ebd., S. 334. 

11 Ebd. 

12 Ebd., S. 335. 

13 Ebd. 

14 Vgl. ebd., S. 334.  

15 Vgl. Horkheimer u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, 200–204. 

16 Helmut König: Elemente des Antisemitismus. Kommentare und Interpre-

tationen zu einem Kapitel der Dialektik der Aufklärung von Max Horkheimer 

und Theodor W. Adorno, Weilerswist 2016, S. 94. 

17 Theodor W. Adorno: Minima Moralia, in: ders., GS, Bd. 5, Frankfurt am 

Main 2020, S. 268. 

18 Vgl. Horkheimer u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 9. 

19 Vgl. ebd., S. 201.  

20 Ebd. 

21 Ebd. 

22 Insbesondere für Max Horkheimers Spätwerk spielt das Motiv des 

»Bilderverbots« eine zentrale Rolle. Dabei betont er immer wieder, dass ein 

Zusammenhang zwischen der christlichen Auflösung des »Bilderverbots« 

und der Herausbildung des Antisemitismus besteht. Vgl. hierzu: Yael 

Kupferberg: Zum Bilderverbot. Studien zum Spätwerk Max Horkheimers, 

Göttingen 2022, insbesondere S. 145–161.  

23 Das Motiv der »Grenze« spielt eine zentrale Rolle in den Elementen, was 

nicht zuletzt im Untertitel Grenzen der Aufklärung Ausdruck findet. Ähnlich 

wie der Begriff des »proton pseudos« (s.u.) verbindet es die verschiedenen 



20yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Argumentationsebenen. Der faschistischen Form von Herrschaft, der 

christlichen Religion sowie modernen Erkenntnisprozessen ist eine be-

stimmte Form von Grenzenlosigkeit inhärent, die in einem engen Zusam-

menhang mit dem Antisemitismus steht.   

24 Vgl. Horkheimer u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 202. 

25 Ebd. 

26 Ebd., S. 203. 

27 Ebd., S. 204. 

28 König, Elemente des Antisemitismus, S. 114. 

29 Vgl. Horkheimer u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 203. 

30 Zum Begriff des »Gegenprinzips« siehe Fußnote 40.   

31 Institut für Sozialforschung, Forschungsexposé, S. 395. 

32 Vgl. Max Horkheimer: Die Juden und Europa, in: ders.: GS, Bd. 4, 

Frankfurt am Main 1988, S. 308–331. 

33 Horkheimer u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 193f. 

34 Vgl. Lars Rensmann, The politics of unreason. The Frankfurt School and 

the origins of modern antisemitism, Albany 2017, S. 506.    

35 Vgl. Karl Marx, Zur Judenfrage, in: Marx Engels Werke, Band 1, hg. v. 

Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Berlin 1981, S. 347–

377, insbesondere S. 354–356. Marx schreibt: »Wo der politische Staat 

seine wahre Ausbildung erreicht hat, führt der Mensch nicht nur im Gedan-

ken, im Bewußtsein, sondern in der Wirklichkeit, im Leben ein doppeltes, 

ein himmlisches und ein irdisches Leben, das Leben im politischen Ge-

meinwesen, worin er sich als Gemeinwesen gilt, und das Leben in der 

bürgerlichen Gesellschaft, worin er als Privatmensch tätig ist, die andern 

Menschen als Mittel betrachtet, sich selbst zum Mittel herabwürdigt und 

zum Spielball fremder Mächte wird«, ebd., S. 355.  

36 Vgl. Horkheimer u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 202. 

37 Ebd., S. 196. 

38 Ebd. S. 202. 

39 Ebd., S. 192. 

40 Ebd. Der Begriff der »Gegenrasse« korreliert mit dem bereits zitierten 

Begriff des »Gegenprinzips«, den Horkheimer und Adorno verwenden, um 

den Blick des christlichen Antisemitismus auf das Judentum zu beschrei-

ben (s.o.). Das Begriffspaar »Wut« und »Glück« ist ein weiteres Motiv, das 

die Elemente durchzieht. 

41 Vgl. Saul Friedländer, Das Dritte Reich und die Juden. Die Jahre der 

Vernichtung 1939–1945, München 1999, S. 87–128. 

42 Horkheimer u. Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 192.  

43 Vgl. Ulrike Löffler, »Zeitgeschichte im Lichte des Wortes Gottes«. Christli-

che Bezüge in der Gedenkstättenarbeit der alten Bundesrepublik, in: 

Beiträge zur Geschichte der nationalsozialistischen Verfolgung, Heft 2, 

2021, S. 150–170.  

 

  



 epd-Dokumentationy31/2025yy21 

 

»Free Palestine from German guilt« – Antisemitismus gegen Israel 
in Deutschland 

Dr. Thomas Haury 

Der Slogan »Free Palestine from German guilt« 
wurde landesweit bekannt und berüchtigt nach 
dem 18. Oktober 2023: In Berlin war vor dem 
Auswärtigen Amt eine Mahnwache unter dem 
Motto »Für den Frieden in Israel und Palästina« 
angemeldet worden. Direkt zu Beginn erklärte die 
veranstaltende »Berliner Initiative für Frieden im 
Nahen Osten« die Versammlung für aufgelöst. 
Daraufhin setzte sich eine Gruppe von ca. 100 
Menschen auf die Straße und skandierte im Chor 
die Parole. In der Folgezeit wurde diese in zahl-
reichen Städten gerufen, war als Plakat auf De-
monstrationen zu sehen und als Aufkleber ver-
breitet.  

In Deutschland wurde der Slogan größtenteils 
scharf verurteilt. Felix Klein, Antisemitismusbe-
auftragter der Bundesregierung, sah darin »nichts 
anderes als die Forderung von Rechtsextremen 
oder Rechtspopulisten nach einem Schluss-
strich«.1 Jens-Christian Wagner, Leiter der KZ-
Gedenkstätte Buchenwald-Dora, bezeichnete die 
Parole als »linke Variante des rechtsextremen 
›Schuldkult‹-Narrativs«.2 

Das ist eine naheliegende und nicht unplausible 
Interpretation. Denn zum einen gab und gibt es 
auch bei Linken derartige Schuldabwehr, zum 
anderen ist die so kurze wie interpretationsoffene 
Parole leicht anschlussfähig an die rechte Rede 
vom »Schuldkult«, dem endlich ein Ende bereitet 
werden müsse. Dies führen Ende Oktober 2023 
beklebte Gedenktafeln in der Gedenkstätte Ahlem 
in Hannover vor Augen. Die dort angebrachten 
Aufkleber proklamierten: »Befreie dich vom 
Schuldkult«, »Free Palestine. End Israeli Occupa-
tion« sowie »Israel mordet und die Welt schaut 
zu« (letzterer stammt von der neonazistischen 
Organisation »Junge Nationalisten«). 

Andere allerdings wiesen darauf hin, dass die 
Parole, etwa wenn sie von englischsprachigen 
Demonstrierenden oder gar linken Israelis skan-
diert werde,3 nicht die deutsche Schuld negieren, 
sondern kritisieren wolle, dass Deutschland infol-
ge seiner Verantwortung für die Shoah Israels 
Besatzungspolitik, Annexionspläne, Kriegsfüh-
rung in Gaza oder die Gewalt rechter Siedler nicht 
adäquat kritisiere; dass die palästinensische Zivil-
bevölkerung als Opfer zweiter Klasse gälte und 
ihr Leid als »Kollateralschaden« abgeblendet wer-

de; dass hierzulande Protest gegen den Krieg und 
die israelische Politik verboten (was Ende 2023 
häufig vorkam) und unter den Generalverdacht 
des Antisemitismus gestellt würden. 

Die Schwierigkeit liegt in der Mehrdeutigkeit des 
Slogans und seinem daher je nach Zusammen-
hang unterschiedlichen »Sinn«. Eben dies führt 
das erstmalige Auftauchen des Slogans »Free 
Palestine from German guilt« 2022 im Zuge der 
Auseinandersetzungen um Antisemitismus auf 
der documenta 15 vor Augen. Auf den Skandal 
um die eindeutig antisemitische Darstellung eines 
Juden auf dem Großbild des Kollektivs Taring 
Padi folgte alsbald eine Reihe weiterer Antisemi-
tismusvorwürfe gegen andere Exponate. Von 
diesen waren manche überzogen und nicht zu-
treffend, manche erfolgten zurecht, waren aber 
unzureichend begründet. Oft wurden das indone-
sische Kuratorenkollektiv, dessen gesamtes 
documenta-Konzept sowie »der Postkolonialis-
mus« in toto vehement attackiert. Als dann das 
neu gebildete Expertengremium forderte, die Vor-
führung einer Kompilation palästinensischer Pro-
pagandafilme aus den 1970er Jahren wegen Ge-
waltverherrlichung und antisemitischer Tropen 
(sprachliche Stilmittel, abgeleitet aus dem altgrie-
chischen »tropos« = Wendung, d. Red.), zu stop-
pen, wurde dies empört als Zensur, kolonialisti-
sche Disziplinierung und rassistisches Dominanz-
verhalten abgelehnt. In einem offenen Brief wur-
de erklärt, der palästinensische Widerstand gegen 
den siedlerkolonialistischen Staat Israel sei ge-
rechtfertigt; ihm Antisemitismus zu unterstellen, 
sei eine projektive Übertragung deutscher Schuld 
und Geschichte und diene dazu, die antikolonia-
len Kämpfe generell zu delegitimieren.4 So ver-
ständlich der Rassismusvorwurf an manche Kritik 
auch war, diente er gleichzeitig dazu, den Anti-
semitismusvorwurf pauschal als völlig unbegrün-
det zurückzuweisen; sowohl das eigene Antisemi-
tismusverständnis als auch das Israelbild wurden 
der kritischen Reflexion entzogen, real vorhande-
ner Antisemitismus dethematisiert. Parallel zum 
offenen Brief brachte eine Künstlergruppe um das 
Kuratorenkollektiv an verschiedenen Orten der 
documenta zahlreiche Plakate an: »Free Palestine 
from German guilt« war einer der Slogans, neben 
anderen wie »Israel is an Apartheid state« oder 
»Nakba is a part of Erinnerungskultur«.  



22yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Am Beispiel dieser Diskussion um einen einzigen 
Slogan wird ein generelles Problem deutlich: Ein 
kurzer Satz sagt mitunter nicht genug aus, um 
ihn sicher und differenziert deuten und beurteilen 
zu können. Denn er kann Unterschiedliches und 
Ambivalentes bedeuten – je nach Sinnzusam-
menhang, in dem er steht. Doch dieser Sinnzu-
sammenhang wird – gerade auch infolge der die 
Debatte dominierenden Polarisierung und Lager-
bildung – häufig zu wenig beachtet. Daher sollen 
im Folgenden exemplarisch einige Formen von 
Antisemitismus5 gegen Israel in Deutschland vor 
ihrem jeweiligen politisch-ideologischen Gesamt- 
bzw. Sinnzusammenhang dargestellt und inter-
pretiert werden.  

»Antizionismus ohne Zionisten« 

Beginnen wir im Jahr 1887. Denn der Antisemi-
tismus gegen Israel entstand nicht erst 1948 mit 
der Gründung Israels, sondern lange davor, be-
reits Ende des 19. Jahrhunderts: Er entstand, 
genauer betrachtet, sogar vor dem Zionismus, als 
rein antisemitische Projektion.  

Ein Beispiel hierfür ist der in Wien lebende Orien-
talist Adolf Wahrmund. 1887 veröffentlichte er 
seine antisemitische Schrift »Das Gesetz des No-
madenthums und die heutige Judenherrschaft« – 
neun Jahre, bevor Theodor Herzls für den Zio-
nismus wegweisende Schrift »Der Judenstaat« 
erschien. Bei Wahrmund treten die Grundmuster 
der seinerzeit bereits voll ausgebildeten antisemi-
tischen Weltsicht deutlich hervor:  

Wahrmund behauptete einen antagonistischen 
Gegensatz zwischen Juden und Ariern, das anti-
semitische Feindbild dient der Konstruktion des 
nationalen Selbstbildes: Arische Völker seien 
sesshaft, arbeitsam, kultur-, gemeinschafts- und 
staatenbildend. Die Juden als Nomaden scheuten 
dagegen die ehrliche Arbeit, seien vaterlandslos, 
egoistisch, individualistisch, zu Gemeinschaft, 
kultureller Leistung und Staatenbildung weder 
willens noch fähig. Daher seien sie darauf aus, 
über die anderen Völker zu herrschen und diese 
materiell wie ideell auszurauben und zu verskla-
ven.  

Dieses Ziel verfolgten die Juden auf vielerlei We-
gen: International würden sie Banken und Börsen 
beherrschen, sie steuerten die Medien und stün-
den hinter Sozialismus und Kommunismus, sie 
zerstörten gezielt alle traditionellen Werte, um 
dann die Völker beherrschen zu können. 

Innerhalb dieser antisemitischen Konstruktion 
sind Gut und Böse, Täter und Opfer nicht nur 
strikt dichotom geschieden, sondern es geht um 
mehr: Die Juden verkörpern »ein auflösendes und 
zerstörendes, [...] feindseliges [...] Prinzip« 
(S. V), das Gegenprinzip zu ›Volk‹ und ›Nation‹ – 
stehen sie doch für alle abgelehnten Phänomene 
der modernen Gesellschaft. Die Juden sind gerade 
keine Gemeinschaft ›Volk‹ wie ›wir‹ und alle an-
deren ›Völker‹, sie sind der absolute, weil antago-
nistische Feind, die »Anti-Nation«, der »Feind 
aller Völker«. 

Nachdem Wahrmund sich hierzu auf über 200 
Seiten ausgelassen hatte, kam er kurz auf einen 
Judenstaat in Palästina zu sprechen. Dies aber 
nicht in Reaktion auf erste protozionistische Be-
strebungen, sondern weil angesichts der gefährli-
chen gesellschaftsweiten Ausbreitung des »Ju-
dengifts« die »Ausscheidung der Judenschaft« aus 
den europäischen ›Völkern‹ unumgänglich sei 
(S. VIII, 249). Für den hierdurch entstehenden 
Judenstaat sah Wahrmund, gemäß seiner antise-
mitischen Weltsicht zwei Möglichkeiten. Entwe-
der käme es infolge der Arbeits-, Staats- und Ge-
meinschaftsunfähigkeit der Juden und ihrer An-
gewiesenheit auf permanenten Raub dazu, »dass 
die Juden sich selbst aufzehren« und ihre »Inter-
nierung« in einem Judenstaat somit zur »Selbst-
ausrottung« der Juden führen werde (S. 235).  

Oder aber ein mit Juden besiedeltes Palästina 
werde zu einer neuen Gefahr für die Welt, zu 
einer »Haupt- und Weltbörse zu Jerusalem [...], 
wo die [...] Aktien [...] auf europäische, amerika-
nische und sonstige Hypotheken gehandelt, die 
Preise des nichtjüdischen Menschenfleisches [...] 
fixirt, [...] sowie die [...] Stichworte für die nächs-
ten Leitartikel der Judenblätter von der [...] 
Oberpriesterschaft des goldenen Kalbes durch 
Telephon den Börsen-Vorständen zu Wien, Paris, 
Newyork, Bombay u.s.w. mitgetheilt  [...] wür-
den.« (S. 236) 

An Adolf Wahrmund kann man erkennen: Anti-
semitismus muss sich aus seiner eigenen Logik 
heraus gegen einen jüdischen Staat wenden, 
schlichtweg, weil dieser jüdisch ist, und er deutet 
den Judenstaat gemäß den Grundannahmen sei-
nes Weltbildes. Als die zionistische Bewegung 
sich ab 1896 zu entwickeln begann, passten die 
Antisemiten diese sofort in ihr bereits bestehen-
des Weltbild ein. Zum einen begrüßten sie den 
Zionismus höhnisch als willkommene Hilfe bei 
der ohnehin avisierten »Ausscheidung der Juden-
schaft«. Zum anderen aber, vor allem nachdem 
mit der Balfour-Deklaration 1917 der Zionismus 



 epd-Dokumentationy31/2025yy23 

 

zunehmend erfolgreich seine Ziele umzusetzen 
schien, warnten die konsequenten Antisemiten 
vor einer neuen Gefahr. In der antisemitischen 
Logik konnte das entstehende zionistische Gebil-
de nichts anderes sein, so Alfred Rosenberg 1922 
und wie schon Adolf Wahrmund 35 Jahre zuvor, 
als der »Versuch eines unfähigen Volkes zu pro-
duktiver Leistung [...] sich ein neues Aufmarsch-
gebiet für Weltbewucherung zu schaffen.« Anti-
semitismus gegen Israel entstand als antisemiti-
sche Deutung des Zionismus. 

Anhand dieser Genealogie des Antisemitismus 
gegen den jüdischen Staat kann auch ersichtlich 
werden, wann von Antisemitismus gegen Israel 
zu sprechen ist. 

Entscheidendes Kriterium für Antisemitismus 
gegen Israel ist weder die Radikalität der Kritik 
oder der Ablehnung Israels, noch deren Realitäts- 
und Wahrheitsgehalt – Dämonisierung des Geg-
ners, unwahre Behauptungen und Vorwürfe fin-
den sich in nahezu allen gewaltsam ausgetrage-
nen Konflikten.  

Von Antisemitismus ist zu sprechen, wenn Israel-
Kritik die Grundstrukturen des modernen Anti-
semitismus reproduziert: Juden als Verkörperung 
der gehassten modernen Gesellschaft, als mächti-
ge internationale Verschwörung, als antagonisti-
sches Gegenbild der eigenen »Gemeinschaft«, als 
bedrohende, mächtige, ausbeutende und zerset-
zende Nicht-Nation, als antagonistischer Feind 
aller Völker. 

Rechtsextremer Antisemitismus gegen Israel 

Von rechter Seite wurde Israel nach seiner Pro-
klamation im Jahr 1948, wie zuvor bereits der 
Zionismus, ebenfalls innerhalb der Weltsicht des 
nationalen Antisemitismus gedeutet. Eines aller-
dings hatte sich nach Auschwitz verändert: War 
der Antisemitismus bislang offen und selbstbe-
wusst vertreten worden, steht nach 1945 jeder 
Antisemitismus vor dem Problem, wie er sich 
angesichts der Shoah rechtfertigen kann. Um 
Antisemitismus nach 1945 zu legitimieren, darf er 
erstens nicht offensichtlich NS-ähnlich geäußert 
werden. Zweitens muss die Shoah entweder ge-
leugnet, bagatellisiert oder relativiert werden, und 
drittens müssen die Juden, nach Auschwitz die 
unschuldigen Opfer per se, wieder zu schuldigen 
Tätern gegen »uns« gemacht werden. Für den 
Antisemitismus nach Auschwitz wird daher die 
Umkehr von Täter und Opfer zu einem zentralen 
Grundmuster, das in verschiedenen Varianten 
aufzufinden ist.  

Wenn Auschwitz eine Lüge ist oder zumindest 
die Opferzahlen völlig übertrieben werden, kön-
nen es nur die Juden sein, die »uns« und die ge-
samte Welt derart täuschen und betrügen. Wird 
der Judenmord widerwillig anerkannt, wird zu-
mindest versucht, den Juden eine Mitschuld so-
wohl an Antisemitismus als auch an Auschwitz 
zu geben. Und vor allem wird variantenreich 
behauptet, die Israelis seien keinen Deut besser 
als die deutschen Nationalsozialisten und verüb-
ten heute ebensolche Verbrechen. Zwar benötigt 
Antisemitismus als projektive Weltsicht keine 
realen »jüdischen Taten«, wohl aber bietet der 
Palästinakonflikt für Antisemiten auf der Suche 
nach jüdischen Nazi-Tätern immer wieder An-
knüpfungspunkte sowie auch die Möglichkeit, die 
antisemitische Aggression zu tarnen und weniger 
von »Juden«, sondern von »Zionisten« und »Isra-
el« zu sprechen. 

Antisemitische Täter-Opfer-Umkehr hat in 
Deutschland allerdings noch einen zusätzlichen 
Antrieb: Denn hierzulande steht jedes Bedürfnis 
nach »Nationalgefühl« und »nationaler Identität« 
vor dem Problem, wie man sich angesichts der 
von Deutschen begangenen Menschheitsverbre-
chen überhaupt noch positiv mit einer »deutschen 
Nation« identifizieren kann. Um dieser »Aporie 
des deutschen Nationalismus nach Auschwitz« zu 
entkommen, wird zum einen das »deutsche Volk« 
variantenreich zum unschuldigen Opfer stilisiert 
(von Versailles, »Hitler-Diktatur«, Krieg, alliierten 
Bomben, Vertreibungen, Nachkriegsnot, Kollek-
tivschuldvorwürfen, Reeducation, »Siegerjustiz«, 
»Schuldkult«). Zum anderen werden Juden zu 
Tätern erklärt, erstens gegenüber den »Arabern« 
und zweitens gegenüber Deutschland, würden 
doch die Juden ständig an das deutsche Mensch-
heitsverbrechen erinnern, um damit ein »norma-
les Nationalgefühl« und entsprechenden »Natio-
nalstolz« der Deutschen zu verhindern: Mittels 
des klassischen Grundmusters des Antisemitis-
mus – die Juden als genuine Feinde von »Nation« 
– wird so die Aporie des deutschen Nationalismus 
den Juden zur Last gelegt.  

All dies findet sich nach 1945 durchgängig bei 
allen Richtungen der extremen Rechten in unzäh-
ligen Varianten. Ist die »Volksgemeinschaft« die 
Basis von Selbstbild und Ideologie, braucht es 
den (postnazistischen) Antisemitismus als dessen 
notwendiges Komplement. Richtete sich anfangs 
der weiter bestehende massive Antisemitismus 
(auch breiter Teile der Bevölkerung) vornehmlich 
gegen die in Lagern in Deutschland lebenden 
Displaced Persons, gegen Entschädigungsleistun-
gen sowie die Rückerstattung jüdischen Eigen-



24yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

tums, so wurde seitens der Rechten auch Israel 
alsbald in den Blick genommen. Antisemitismus 
gegen Israel bildet einen integralen wie folgerich-
tigen Teil ihres generellen Antisemitismus. 

Die seit 1951 erscheinende rechtextreme Zeit-
schrift »Nation Europa« etwa schrieb, ganz im 
Duktus von Wahrmund und Rosenberg, der neue 
jüdische Staat sei »nur eine biologische Zitadelle 
für das weiterhin in seiner Masse in allen Schlüs-
selstellungen der Welt verstreute Judentum«. 
Auch findet sich bereits die postnazistische Täter-
Opfer-Umkehr per Israel, wenn etwa ein Artikel 
über den arabisch-israelischen Krieg von 1948 mit 
der Überschrift »Israelische Lidices« versehen 
wurde.  

Die »Deutsche National-Zeitung«, ab Anfang der 
1960er Jahre das Zentralorgan für Deutschnatio-
nale, NS-Nostalgiker und Holocaust-Relativierer, 
verbreitete bis zu ihrem Ende 2019 durchgängig 
Antisemitismus, der sich wahlweise gegen das 
»Weltjudentum«, den Zentralrat der Juden, »Zio-
nisten« oder Israel richtete. Wiedergutmachungs-
leistungen wurden als Ausdruck jüdischer Geld-
gier und Bereicherung auf Kosten der Deutschen 
bekämpft: »Ewig zahlen für Auschwitz?«, »In 
Israels Schuldknechtschaft?« und »Israel lebt von 
Deutschlands Geld« lauteten die Schlagzeilen. 
Deutschland würde »erpresst« durch die weltwei-
te Medienmacht der Juden, die mit einem »jüdi-
schen Propagandakrieg gegen Deutschland« droh-
ten. »Es ist wahr, dass die Zionisten mächtig sind, 
sehr mächtig sogar«, Israels Botschafter sei »einer 
der einflussreichsten Männer in Bonn«. Gerade 
auch in den USA würden »zionistische Kreise [...] 
in der Presse, in den beiden politischen Parteien 
sowie in Regierungsstellen einen vergiftenden 
antideutschen Einfluss besitzen« und seien dort 
die »Drahtzieher der Deutschenhetze«. 2006 ent-
hüllte die National-Zeitung, »wem die Kanzlerin 
[Merkel] wirklich dient« und machte bei dieser 
eine »geradezu hündische Ergebenheit gegenüber 
jüdischen und israelischen Interessen« aus. Man 
solidarisierte sich mit der arabischen Seite und 
pries die 1941 durch Hitler und den Großmufti 
Amin al-Husseini begründete »traditionelle 
deutsch-arabische Freundschaft«. Israel galt als 
»Feind des Friedens im Nahen Osten«, und schon 
1965 warf die National-Zeitung dem jüdischen 
Staat vor, dass »Völkermord [...] bei der Grün-
dung Israels Pate gestanden« habe. Der Sechs-
tagekrieg 1967 wurde dann sofort zur ausgiebig 
betriebenen Täter-Opfer-Umkehr benutzt: »Mas-
senmord an den Arabern« – »Die Nazis von Isra-
el« – »Israels Auschwitz in der Wüste« – »Israeli, 

sühnt eure Verbrechen« – lauteten Titelschlagzei-
len der National-Zeitung.  

Grundsätzlich ebenso, allerdings wesentlich ag-
gressiver, agitierten und agierten die ab Beginn 
der 1970er Jahre entstehenden jungen aktivistisch 
orientierten Gruppen der neonazistischen und der 
nationalrevolutionären Szene. Michael Kühnen, 
seinerzeit eine der zentralen Figuren der neona-
zistischen Szene, widmete 1979 ein zehnseitiges 
Kapitel seiner Schrift »Die zweite Revolution« der 
»Zionistischen Weltpest«, die nach weltweiter 
Herrschaft strebe. »Der Staat Israel ist nur ein 
Bluff! Er dient dazu, den weltweiten Bestrebun-
gen des Zionismus eine sichere Operationsbasis 
zu schaffen«. Heute würden in fast allen westli-
chen Staaten »Juden an den Schalthebeln der 
Macht sitzen«. Doch schon früh hätten diese in 
Deutschland ihren »eigentlichen Gegenspieler« 
gefunden: »Deshalb trieb der Zionismus Deutsch-
land in zwei Weltkriege« und auch nach Deutsch-
lands Niederlage 1945 gelte: »Die stärkste Macht 
im Hintergrund, der furchtbarste Gegner der ari-
schen Wiedergeburt ist – der Zionismus!« Die 
Teilung Deutschlands, Entnazifizierung, 
»Auschwitz-Lüge«, »Tributzahlungen« an Israel 
(61), »Amerikanisierung unseres Lebensstils«, 
Geburtenschwund und Gastarbeiter – all dies 
seien »Mittel der Zionisten zur Vernichtung eines 
Volkskörpers«.  

Während in Kühnens klassisch rechtem Antisemi-
tismus Israel/Zionismus synonym mit »Juden« 
den Antagonisten der deutschen Nation bilden, 
beziehen sich stärker antiimperialistisch-
nationalrevolutionär orientierte Gruppen stärker 
auf den Palästinakonflikt und den »nationalen 
Widerstand« der Palästinenser. So begeisterten 
sich die »Jungen Nationaldemokraten« (heute 
»Junge Nationalisten«), die Jugendorganisation 
der NPD (heute »Die Heimat«) Ende der 1980er 
Jahre für die palästinensische Intifada und de-
monstrieren seitdem, ausstaffiert mit der palästi-
nensischen Kufiya, »Für das Selbstbestimmungs-
recht des palästinensischen Volkes!« Täter-Opfer-
Umkehr wurde allseits betrieben: »Der Rassismus 
ist ein Meister aus Israel«, »Israelische Kriegsver-
brechen zur Anklage bringen« und »Stoppt den 
israelischen Holocaust im Gaza-Streifen« lauteten 
rechte Demo-Slogans zu Anfang des neuen Jahr-
tausends.  

Unverändert phantasieren rechtsextreme Zirkel 
unterschiedlicher Couleur von einer geheimen 
jüdischen Weltherrschaft, seit Ende der 1970er 
Jahre ist der Begriff des »ZOG« im Schwange: die 
eigene Regierung sei ein »Zionist Occupied 



 epd-Dokumentationy31/2025yy25 

 

Government«. Der Attentäter auf die Synagoge in 
Halle schrieb: »The only way to win is to cut of 
[sic] the head of ZOG, which are the kikes.« Alle 
Grundmuster wie auch die zentralen Stereotypen 
des klassischen wie des postnazistischen Antise-
mitismus bestehen im rechtsextremen Spektrum 
ungebrochen fort, ihre Israelfeindschaft ist kaum 
eine »Umweg-Kommunikation«, sondern vielmehr 
integraler Bestandteil ihres generellen Antisemi-
tismus. Denn »Junge Nationalisten« sahen 2018 
Israel und den Zionismus als den ultimativen 
»Feind aller Völker«. Die Kleinstpartei »Die Rech-
te« plakatierte 2019: »Israel ist unser Unglück«. 

Dem entsprechen auch die in diesen Szenen gras-
sierenden Gewaltphantasien. Michel Kühnen 
beendete 1979 sein Kapitel mit der Drohung, 
wenn »der Zionismus seine weltweiten, verbre-
cherischen Pläne nicht aufgibt, dann wird er gna-
denlos zerschmettert.« Die Neonazi-Band »Hass-
gesang« ruft in ihrem Song »Israel« von 2003 zur 
Vernichtung Israels auf: »Befreit die ganze Welt 
von diesem Land, heilig sei allen Völkern der 
Befehl: Atomraketen auf Israel!«  

Demgemäß fielen auch die Reaktionen auf das 
Massaker der Hamas am 7. Oktober 2023 aus: Die 
»Deutsche Stimme« (NPD/»Die Heimat«) sah im 
Massaker der Hamas einen »spektakulären Schlag 
palästinensischer Kräfte gegen Israel«, die meisten 
der getöteten Zivilisten würden »auf das Konto« 
der israelischen Armee gehen. Auch könne Israels 
Ziel gewesen sein, einen »Vernichtungskrieg« zu 
legitimieren, schwebe doch der Regierung »schon 
lange ein Völkermord vor«, ein »Vernichtungs-
krieg« zur »Endlösung«.  

Nicht ins »rechte« Bild zu passen scheint, dass 
sich einige nationalkonservative und christlich-
fundamentalistische Protagonisten der AfD dezi-
diert pro-israelisch und anti-antisemitisch zu posi-
tionieren trachten (wie auch die anderen natio-
nalpopulistischen Rechtsparteien in Europa). 
Dass dies zahlreiche taktisch-propagandistische 
Vorteile verspricht, liegt auf der Hand: Die AfD 
will sich immunisieren gegen den Vorwurf, anti-
semitisch oder gar neonazistisch zu sein und sich 
als »gute nationale Deutsche« präsentieren. Der 
antimuslimische Rassismus kann als Anti-
Antisemitismus camoufliert und veredelt sowie 
gleichzeitig noch die gehasste Linke als antisemi-
tisch gebrandmarkt werden. Selbst im Kern zu-
tiefst antiliberal, behauptet sich die AfD als Ver-
teidigerin des »christlichen-jüdischen Abendlan-
des« gegen antiwestliche »Barbarei«.  

Doch hinter dieser Fassade verbreiten Parteifunk-
tionäre Verschwörungsphantasien vom von jüdi-
scher Seite beförderten »Großen Austausch«, rau-
nen von der Macht der »Globalisten« oder verfe-
men den jüdischen Hedgefonds-Manager George 
Soros als einen »zwielichtigen dubiosen (...) in-
ternationalistischen Strippenzieher« mit einer 
»klaren politischen Agenda: Abschaffung der 
Nationalstaaten und Auflösung der Kulturen«. 
Auch die von der überwiegenden Mehrheit der 
Partei gewünschte »erinnerungspolitische Wende 
um 180 Grad« verträgt sich kaum mit einer pro-
israelischen Haltung. Innerhalb der Parteianhä-
ngerschaft, dies zeigen alle Umfragestudien, sind 
Antisemitismus, Schuldabwehr und Verschwö-
rungsphantasien signifikant weit verbreitet. Bei 
der AfD zeigt sich ein »Entlastungs-Anti-
Antisemitismus« im doppelten Sinn: Der eigene 
Antisemitismus wird auf Andere projiziert und 
dort »bekämpft«, womit man sich gleichzeitig 
noch von deutscher Schuld befreien zu können 
glaubt.  

Diesen zunehmenden Fassadencharakter des 
Proisraelismus spiegeln auch die Reaktionen auf 
den 7. Oktober 2023 wider: Während der AfD-
Ehrenvorsitzende Alexander Gauland im Bundes-
tag den »barbarischen Angriff« von »grausamen 
Fanatikern« als Angriff auf »den gesamten Wes-
ten« verurteilte, waren vom AfD-Vorsitzenden 
Tino Chrupalla nur allgemeine Friedensrhetorik 
und die Warnung vor einer »Migrationswelle 
nach Europa und Deutschland« infolge des Gaza-
Krieges zu hören. In der AfD-nahen Zeitschrift 
»Sezession« wurde verschwörungstheoretisch 
gemutmaßt, dass Israel vom bevorstehenden 
Angriff gewusst und diesen »aus verschiedenen 
Gründen« habe »geschehen lassen«. In der Zeit-
schrift »Compact« schrieb Jürgen Elsässer, das 
Nova-Festival sei kurzfristig an die Grenze zu 
Gaza verlegt worden: »Man könnte glauben, die 
Menschen wurden der Hamas zum Fraß vorge-
worfen«. 

Antisemitismus aus der demokratischen Mitte 

Umfragestudien zum Antisemitismus in den letz-
ten 30 Jahren ergeben – bei allen Unterschieden in 
Umfragedesign und Skalenkonstruktion –, dass um 
die 5 Prozent der deutschen Bevölkerung eine 
manifest antisemitische Einstellung haben. Etwa 
weitere 15-20 Prozent weisen latent antisemitische 
Einstellungen auf, ablesbar an der teilweise be-
trächtlichen Zustimmung zu antisemitischen Ein-
zelstatements. Zum Beispiel der Aussage, dass »der 
Einfluss der Juden zu groß« sei, stimmen 9 Prozent 
deutlich und weitere 23 Prozent teilweise zu.  



26yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Noch weit höher, bei rund 60 Prozent der Bevöl-
kerung, liegt der Anteil jener, die sich einen 
»Schlussstrich« unter die Thematisierung der NS-
Verbrechen wünschen oder der Aussage zustim-
men: »Ich ärgere mich darüber, dass den Deut-
schen auch heute noch die Verbrechen an den 
Juden vorgehalten werden.« Der Aussage: »Repa-
rationsforderungen an Deutschland nutzen oft gar 
nicht den Opfern, sondern einer Holocaust-
Industrie von findigen Anwälten« stimmen kon-
stant um die 40 Prozent der Bevölkerung zu: 
einem Statement, in dem nicht allein Schuld und 
Wiedergutmachung abgelehnt werden, sondern 
dies erfolgt mittels des Stereotyps des »geldgieri-
gen Juden«, der, wieder einmal, die Deutschen 
schädigt.  

Das mit dem Bedürfnis nach nationaler Entlas-
tung verknüpfte antisemitische Grundmuster der 
Umkehr von Täter und Opfer per Israel ist eben-
falls weit verbreitet und konstant hoch: Dem 
Statement »Israels Politik in Palästina ist genauso 
schlimm wie die Politik der Nazis im Zweiten 
Weltkrieg« stimmen 30 Prozent der Bevölkerung 
zu. Auch wird die Politik Israels zur Begründung 
des antisemitischen Ressentiments verwendet: 
»Durch die israelische Politik werden mir Juden 
immer unsympathischer« stimmen rund 16 Pro-
zent zu. 

Alle Umfragestudien ergeben, dass in Deutsch-
land antisemitische Einstellungen von rechts au-
ßen in Richtung Mitte bis nach links hin abneh-
men. Dies bedeutet aber, dass gerade auch in der 
breiten Mehrheit der demokratischen Mitte anti-
semitische Einstellungen keineswegs eine Selten-
heit sind – auch wenn dies dem demokratischen 
Selbstbild widerspricht: Denn für dieses ist nach 
1945 der Bruch mit dem Nationalsozialismus und 
das Bekenntnis zum »Westen« konstitutiv gewor-
den. Die NS-Verbrechen werden nicht bestritten, 
an sie wird vielmehr mahnend erinnert. Hieraus 
aber resultiert ein Widerspruch für jeden demo-
kratischen Nationalismus, der bis heute die ver-
gangenheitspolitischen Debatten durchzieht: Man 
muss von Auschwitz und damit auch von »deut-
scher Schuld« sprechen – und kann dies doch nur 
widerstrebend und umso widerwilliger, je mehr 
man »80 Jahre nach Kriegsende« nach »Normali-
tät«, nach einem »normalen Nationalbewusst-
sein«, nach einer überall sonst doch so selbstver-
ständlichen, bruchlosen Identifikation mit der 
»Nation« verlangt.  

Integraler Teil des Absetzens vom Nationalsozia-
lismus ist die Ablehnung von Antisemitismus. 
Nicht-antisemitisch zu sein, gepaart mit einer, 

seit dem Wiedergutmachungsabkommen 1953 in 
Deutschland sich entwickelnden pro-israelischen 
Positionierung gehört zum einen zum Selbstbild, 
zum anderen dient es als Beleg der demokrati-
schen Läuterung nach außen. Umgekehrt droht 
bei öffentlicher Äußerung von offenem Antisemi-
tismus der Ausschluss aus dem demokratischen 
Diskurs. Unter »Antisemitismus« allerdings ver-
standen seinerzeit die meisten allein einen mit 
NS-nahem Vokabular operierenden Judenhass. 

Aufgrund von Selbstbild und Tabuisierung sowie 
des Fehlens einer umfassenden Ablehnung der 
Moderne ist in der demokratischen Mitte ein 
Weltbild-Antisemitismus nicht zu finden, wohl 
aber belegen alle quantitativen wie qualitativen 
Studien wie auch die immer wieder ruchbar ge-
wordenen antisemitischen »Fehltritte«, die dann 
regelmäßig als »missverständliche Äußerungen« 
zu bagatellisieren versucht wurden, die Fort-
existenz antisemitischer Stereotypen und Ressen-
timents.  

Die Geschichte der öffentlichen Skandalisierung 
von antisemitischen Äußerungen sowie der Ver-
lauf dieser Auseinandersetzungen können als 
Seismograph dafür gelesen werden, was als anti-
semitisch und was als (noch oder wieder) sagbar 
gilt. Die Anlässe der zahlreichen öffentlichen 
Auseinandersetzungen um Antisemitismus in der 
politisch-medialen Öffentlichkeit seit der Grün-
dung der Bundesrepublik zeigen bezeichnende 
Schwerpunktverschiebungen: Ging es anfangs vor 
allem um ehemalige Nazis oder offen nazisti-
schen Antisemitismus, so bildete ab Anfang der 
1980er Jahre die Thematisierung der Shoah und 
der damit verbundenen »deutschen Schuld« den 
überwiegenden Anlass für antisemitische Äuße-
rungen aus der demokratischen Mitte bzw. Aus-
einandersetzungen um diese – als markanteste 
seien erinnert an die Bitburg-Kontroverse 1985 
sowie an den »Historikerstreit« 1986/87.  

Diese Themen- und Konfliktkonstellation setzte 
sich in den 1990er Jahren, durch die Wiederver-
einigung befeuert, verstärkt fort. Viele interpre-
tierten das Ende der deutschen Teilung als das 
»Ende der Nachkriegszeit« und der »Bestrafung« 
Deutschlands, erhofften den endgültigen 
»Schlussstrich« und forderten, endlich zu einem 
»normalen Nationalbewusstsein« zurückzukeh-
ren. Doch Wehrmachtsausstellung, Goldhagens 
»Hitlers willige Vollstrecker«, Forderungen nach 
Entschädigung auch bislang übergangener Grup-
pen wie die Zwangsarbeiter oder die jahrelange 
Debatte um das Berliner Holocaust-Mahnmal 
führten im Gegenteil zu einer verstärkten Thema-



 epd-Dokumentationy31/2025yy27 

 

tisierung der Shoah und zogen entsprechend ag-
gressive Abwehr auf sich – Martin Walsers Pau-
luskirchenrede war der markanteste Ausdruck, 
die Rede Martin Hohmanns zum Tag der deut-
schen Einheit (2003) gewissermaßen der vorläufi-
ge Schlusspunkt hiervon.  

Immer wenn die Frage der Schuld angesprochen 
wurde (so auch bei allen Debatten um Wieder-
gutmachung und Entschädigung), kam es zu 
Aufwallungen das »sekundären«, postnazistischen 
Antisemitismus. Entlastung der »Nation« von 
Schuld war das Ziel, die antisemitische Täter-
Opfer-Umkehr das Mittel. Diese wurde entweder 
vollzogen, indem Juden in der Vergangenheit zu 
(Mit-)Schuldigen an ihrer Verfolgung im Natio-
nalsozialismus (Ernst Nolte) oder zum »Täter-
volk« (Martin Hohmann) erklärt wurden. Oder 
Juden und »Intellektuelle« und deren ewige 
Schuldvorwürfe und Wiedergutmachungsforde-
rung wurden in der Gegenwart als Täter gegen 
»Deutschland« ausgemacht (so Martin Walser, 
Martin Hohmann wie auch manche Kritiken an 
Goldhagen). 

Israel oder israelische Politik dagegen waren we-
der Anlass noch wichtiges Thema dieser Debat-
ten. Das bedeutet im Umkehrschluss aber kei-
neswegs, dass Antisemitismus gegen Israel bis 
dahin in der demokratischen Mitte nicht existent 
war. Vielmehr finden sich beim Thema Israel in 
den etablierten Medien – wie etwa »Spiegel«, 
»Stern« oder »Zeit« – trotz aller Akzeptanz Israels 
als Teil der westlichen Staatenwelt und trotz aller 
Ablehnung von Antisemitismus –, bis in die Ge-
genwart antijudaistische Topoi und antisemiti-
sche Stereotypen: als eine zwar keineswegs do-
minante, gleichwohl aber perennierende Erschei-
nung. 

Gleichsetzungen Israels mit dem deutschen Nati-
onalsozialismus finden sich bereits ab der Grün-
dung Israels und werden insbesondere ab den 
1970er Jahren zahl- und variantenreicher, ver-
brämt als Frage, abgesichert nur zitierte Aussage 
oder ganz direkt: »Das von den Zionisten gekauf-
te Land sollte [...] ›araberfrei‹ gemacht werden.« 
»Die Palästinenser sind die Juden der Juden«. 
Gerne wurden auch für solch entlastende Gleich-
setzung »Österreichs Bundeskanzler Bruno Kreis-
ky, selber Jude« oder »der Jude Erich Fried« als 
›unverdächtige‹ Gewährsleute zitiert.  

Ab Mitte der 1970er Jahre findet sich häufiger die 
Vorstellung einer auf Wählermobilisierung, 
Wahlkampfspenden und Medienkontrolle beru-
henden außerordentlichen Macht einer »israe-

lisch-jüdischen Lobby« in den USA. So war etwa 
im Spiegel zu lesen, der US-Präsident befände 
sich »im Griff der Israelis«. Auch auf christlich-
antijudaistische Stereotypen wurde in der Israel-
Berichterstattung der Qualitätsmedien regelmäßig 
zurückgegriffen. Am Prominentesten hierbei ist, 
neben der Behauptung einer aus biblischen Zei-
ten herrührenden Gewalttätigkeit des Judentums, 
das Stereotyp von Rache und Unversöhnlichkeit. 
1956 etwa »erklärte« die »Zeit« mit eher orientalis-
tischem Blick die Abfolge wechselseitiger Gewalt-
taten mit dem (wie immer antijudaistisch ver-
fälscht interpretierten) Bibelzitat »Auge um Auge, 
Zahn um Zahn«. Dieses zierte 2002 auch einen 
Spiegel-Titel, kritisiert wurde »die geradezu bibli-
sche Vergeltungspolitik Scharons«. In nationalis-
tisch-paternalistischer Manier bemühte 2001 auch 
Oskar Lafontaine die antijudaistische Gegenüber-
stellung von alttestamentarischem Rachegott und 
christlicher Nächstenliebe: Momentan regiere im 
»heiligen Land« das »Alte Testament, Auge um 
Auge, Zahn um Zahn. Den Weg zum Frieden 
weist das Neue Testament. Dort steht: ›Liebe 
deinen Nächsten wie dich selbst‹.«  

Allerdings kann dieses Motiv auch sekundäranti-
semitisch und damit deutlich aggressiver gewen-
det werden. Dann sind die kollektiv nicht schul-
digen Deutschen die Opfer jüdisch-israelischer 
Unversöhnlichkeit. Vor allem hier, bei der Ab-
wehr von Wiedergutmachung und Thematisie-
rung »deutscher Schuld« sind häufiger ganze Tex-
te sekundärantisemitisch grundiert. Exemplarisch 
sei hier kurz die heute nur noch wenigen bekann-
te Schmidt-Begin-Kontroverse von 1981 vorge-
stellt: Damals standen westdeutsche Waffenliefe-
rungen an Saudi-Arabien zur Diskussion, zudem 
hatte Bundeskanzler Helmut Schmidt öffentlich 
vom moralischen Anspruch der Palästinenser auf 
Selbstbestimmung sowie von einer moralischen 
Verpflichtung der Deutschen gegenüber den Ara-
bern gesprochen, ohne eine solche gegenüber 
Israel zu erwähnen. In Israel, wo gerade Wahl-
kampf war, griff Ministerpräsident Menachem 
Begin Schmidt daraufhin vehement an. Er habe 
als Wehrmachtsoldat an der Ostfront gekämpft 
und so geholfen, die Shoah zu ermöglichen; er 
werde Schmidt nie die Hand geben. Auch dem 
deutschen Volk, das damals Hitler zugejubelt 
habe, werde er als Ganzem nie vergeben können. 

Alle Parteien im Bundestag sowie nahezu alle 
Medien solidarisierten sich mit Schmidt und wie-
sen Begins Vorwürfe empört zurück. »Der Spie-
gel« titelte die rhetorische Frage: »Sind wir alle 
Nazis?« In der dazugehörigen Titelstory und ei-
nem Kommentar des Spiegel-Herausgebers Rudolf 



28yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Augstein werden nicht nur zahlreiche antisemiti-
sche Stereotypen aufgerufen, sondern diese wer-
den miteinander verwoben zu einer stringenten 
sekundärantisemitischen Argumentationsstruktur: 
In der Titelstory war zu lesen, Begins »gehässige 
Beschimpfungen eines ehemaligen Oberleutnants 
der großdeutschen Wehrmacht« hätten »an die 
Tiraden Hitlers erinnert«. Doch nicht nur das: 
»Obendrein fordert der israelische Ministerpräsi-
dent von allen Deutschen, alten und jungen, 
Schuldgefühle gegenüber den Opfern des Nazi-
Terrors. Mit unnachsichtigem Hass verfolgt er das 
[deutsche] Volk«. Dies zeige, dass 36 Jahre nach 
der Kapitulation des »Hitler-Regimes« die »jüdi-
schen Überlebenden des Völkermords die Ver-
gangenheit nicht vergessen wollen.« Doch die 
landesweite »Gemeinsamkeit der Demokraten« 
belege, »dass mit der Aufrechnung von Schuld 
und Sühne einmal Schluss sein müsse«. 

Der von Rudolf Augstein verfasste Kommentar 
begann mit der Trennung zwischen Nazis und 
Deutschen: »Da waren [...] Hitler, da waren 
Goebbels, Himmler und [...] die zehntausend 
Helfer und Helfershelfer. Und da waren wir 
selbst.« Schmidt und sein Außenminister Hans-
Dietrich Genscher hätten sich, so wie auch »wir«, 
nicht »für ihre jüdischen Mitbürger geopfert. Das, 
und nur das ist ihre (und unsere) Schuld.« Doch 
auch die Juden hätten sich nicht märtyrerhaft 
geopfert, und so postuliert Augstein: »Kein mora-
lischer Unterschied also zwischen der schweigen-
den Mehrheit der Deutschen und der schweigen-
den Mehrheit der Juden.« Auch »unser Bundes-
kanzler« habe sich daher damals als Soldat »so 
moralisch verhalten wie die übergroße Mehrheit 
der jüdischen Opfer auch«. 

Nachdem Augstein so nicht nur die Deutschen 
entlastet, sondern »die Juden« für gleich schuldig 
erklärt hatte, verwahrte er sich dagegen, dass die 
Deutschen »als Henkersknechte [...] öffentlich 
beschimpft werden«, und verschärfte seine Täter-
Opfer-Umkehr: In der Vergangenheit sei Begin 
selbst ein Terrorist gewesen, und heute gelte: 
»Wie die Juden Opfer der deutschen Nazis waren, 
so sind die Araber nunmehr Opfer der Israelis«. 
Daher »verbitten wir uns die moralischen Zensu-
ren«, die, begründet »auf dem alttestamentari-
schen Prinzip des Gottes Jahwe [...], der bis ins 
dritte und vierte Glied moralisch zensiert«, einer 
»ständigen moralischen Erpressung« dienten. 
Zum Abschluss lässt Augstein anklingen, dass die 
Israelis hieraus finanzielle Vorteile zögen und 
sich für die Wiedergutmachung dankbarer zeigen 
sollten: »Es geht nicht an, dass einer sich weigert, 

die Hand zu schütteln, aus der er Scheine an-
nimmt.« 

Der hier zum Ausdruck kommende postnazisti-
sche demokratische Antisemitismus hat keinen 
antimodernen Weltbild-Charakter und benutzt 
kein rassistisch-nationalsozialistisches Vokabular. 
Wohl aber finden sich zahlreiche Grundmuster 
und Stereotypen des Antisemitismus – jüdische 
Unversöhnlichkeit, Erpressung der Deutschen mit 
Auschwitz, die Verknüpfung Juden-Geld, Schluss-
strichforderung, schuldabwehrende Täter-Opfer-
Umkehr per NS-Gleichsetzung – um so das spezi-
fisch »deutsche« Problem, dass eine bruchlose 
Identifikation mit »Volk« und »Nation« nach 
Auschwitz nicht möglich ist, zu bearbeiten und 
antisemitisch zu »lösen«: Die Juden sind jene, die 
verhindern, dass die Deutschen zu sich selbst 
finden können. 

Texte wie jener aus dem »Spiegel« stießen auf-
grund des lange Zeit am Nationalsozialismus 
orientierten Antisemitismusverständnisses seiner-
zeit kaum bzw. auf allenfalls vorsichtige Kritik. 
Dies jedoch begann sich um die Jahrtausendwen-
de augenfällig zu verändern. Nachdem in der 
zweiten Jahreshälfte 2000 der Oslo-Friedens-
prozess endgültig gescheitert war und die terroris-
tische zweite Intifada mit ihren Suizidattentaten 
begonnen hatte, gerieten Israels Gegenmaßnah-
men und Besatzungspolitik unter wachsende 
Kritik, entsprechend häufig fanden sich darunter 
auch antisemitische Stereotypen und Argumenta-
tionen. So warf Arbeitsminister Norbert Blüm 
Israel vor, einen »hemmungslosen Vernichtungs-
krieg« zu führen. In der »Zeit« führte Christoph 
Dieckmann aus, infolge ihrer aus der Bibel her-
rührenden »Erwählungshybris« hätten die Juden 
in der Gegenwart wie damals schon in Kanaan 
gewaltsam »fremde Erde« erobert. In der FAZ war 
im Beitrag eines Gastautors zu lesen: »Israel ist 
keine soziale Gemeinschaft, die mit sich und der 
Welt in Frieden lebt.«  

In Verbindung mit einem sich wandelnden, weni-
ger NS-zentrierten Antisemitismusverständnisses 
stießen derlei Äußerungen nunmehr auf immer 
heftigeren Widerspruch mit der Möllemann-Affäre 
als vorläufigen Höhe- aber keineswegs Endpunkt. 
Bei (fast) allen Antisemitismus-Kontroversen der 
letzten zwanzig Jahre ging es um Antisemitismus 
gegen Israel, erinnert seien die Debatten um Anti-
semitismus in der Linkspartei (2010/11), um die 
BDS-Boykottkampagne samt Bundestagsbeschluss 
(2019), um Achille Mbembe (2020), um die 
documenta fifteen (2022) sowie die sich am Ha-
mas-Massaker vom 7. Oktober 2023 und dem 



 epd-Dokumentationy31/2025yy29 

 

Gaza-Krieg entzündenden, bis heute andauernden 
Auseinandersetzungen.  

Um Antisemitismus aus der Mitte ging es jedoch 
nur noch bei den Debatten um den Text »Was 
gesagt werden muss« von Günter Grass sowie die 
Kolumnen Jakob Augsteins im Jahr 2012. Zwar 
sind antiisraelische, antisemitische Stereotypen 
seitdem in der Mitte keineswegs verschwunden, 
sie kollidieren aber verstärkt mit einem seit der 
Wiedervereinigung sukzessive veränderten de-
mokratischen nationalen Selbstbild. Zentral zu 
diesem Selbstbild eines geläuterten, demokrati-
schen Deutschlands gehören die Schuldanerken-
nung verbunden mit einer staatsoffiziellen Erin-
nerungspolitik als »fester Teil unserer nationalen 
Identität«, die von Angela Merkel 2008 in ihrer 
Rede vor der Knesset formulierte »besondere 
historische Verantwortung Deutschlands für die 
Sicherheit Israels« als »Teil der Staatsräson« sowie 
die erklärte Selbstverpflichtung, gegen Antisemi-
tismus vorzugehen. Das Komplement zu diesem 
gewandelten Selbstverständnis bildet die »staats-
offizielle« Annahme der auf Antisemitismus gegen 
Israel zentrierten Antisemitismusdefinition der 
IHRA per Bundestagsresolution.  

Die Folgen sind ambivalent. Durch all diese Dis-
kussionen ist die Aufmerksamkeit gegenüber 
Antisemitismus weiter gewachsen; durch das 
weniger auf den NS zentrierte Antisemitismusver-
ständnis können auch postnazistische und israel-
bezogene Formen von Antisemitismus in den 
Blick genommen werden. Doch birgt der Fokus 
auf Israel auch die Gefahr, dass der weiterhin 
massive »klassische« Antisemitismus aus der 
Rechten wie auch die wachsende Verbreitung von 
Verschwörungsphantasien zu sehr aus dem Blick 
geraten. Weiterhin kann die identitätspolitische 
Bedeutung, die dem Anti-Antisemitismus zu-
kommt, dazu führen, dass zu stark auf den »Anti-
semitismus der Anderen« – der muslimischen 
Bevölkerung Deutschlands, der »Postkolonialen«, 
der Linken – fokussiert, der Antisemitismusvor-
wurf vorschnell (etwa schon bei der Rede von 
»Apartheid«) ausgesprochen und der Realkonflikt 
in und um Palästina zu sehr abgeblendet wird – 
gerade dann, wenn der Rechtstrend in der israeli-
schen Politik und Gesellschaft sowie die derzeiti-
ge israelische Kriegsführung in Gaza eindeutige 
Urteile und Positionierungen in Bedrängnis brin-
gen. 

Antisemitischer Antizionismus von links 

Seit dem 7. Oktober hat sich weltweit ein großer 
Teil der disparaten Gruppen und Organisationen, 

die sich zur radikaleren »Linken« links von der 
Sozialdemokratie zählen, einseitig pro-
palästinensisch und antiisraelisch positioniert. 
Das Hamas-Massaker wurde relativiert, von vie-
len als direkte und selbstverschuldete Folge von 
Israels Politik erklärt, von manchen gar bejubelt. 
Zu zahlreichen Großdemonstrationen – häufig im 
Aktionsbündnis von linken und linksradikalen 
mit arabisch-palästinensischen Gruppen – im 
Netz wie auch an den Universitäten konnte mit 
beachtlichem Erfolg mobilisiert werden; gerade 
auch im kulturellen Bereich sind einseitige Verur-
teilungen Israels und pauschale propalästinensi-
sche Parteinahme weit verbreitet. 

Im internationalen Vergleich blieb in Deutschland 
die Mobilisierung deutlich zurück. Doch auch 
hier erklärten linke Kleingruppen verschiedener 
Couleur sogleich ihre »vollste Solidarität mit dem 
Widerstand«6 und paktierten mit radikalnationa-
listischen bis antisemitischen palästinensischen 
Gruppen. Dass »Widerstand in all seinen Formen« 
das Recht »jedes unterdrückten Volks« sei, wurde 
zur stehenden Formel,7 die an vielen Orten pro-
minente Parole »Decolonization is not a meta-
phor« kann man kaum anders denn als wenig 
verklausulierte Billigung der Gewalt lesen. Als 
Drohgebärde wurden rote Hamas-Dreiecke an 
Uni-Gebäude, Zeitungshäuser und Parteizentralen 
gesprüht, einzelne jüdische Wohnungen wurden 
mit Davidstern gekennzeichnet. Jüdische Men-
schen wurden bedrängt, beleidigt und auch kör-
perlich angegriffen. Der Anstieg antisemitischer 
Straftaten ist bekannt.  

Historisch gesehen ist die strikt antizionistische 
Positionierung in der radikalen Linken nicht neu, 
sie hat vielmehr Tradition: Schon die Kommunis-
tische Internationale stellte sich Ende der 1920er 
Jahre unter dem Banner der antikolonialen Revo-
lution dezidiert auf die Seite des palästinensi-
schen Nationalismus und erklärte den Zionismus 
zum bloßen Büttel des britischen Imperialismus. 
1947/48 sprach sich die Sowjetunion in der UNO 
zwar überraschend für die Teilung Palästinas aus 
und unterstützte Israel im ersten Nahostkrieg 
durch Waffenlieferungen aus der Tschechoslowa-
kei. Doch bereits zwei Jahre danach wurde Israel 
im Zuge der antisemitischen Säuberungswelle des 
Spätstalinismus zum Verbündeten des US-
Imperialismus erklärt, ab Mitte der 1950er Jahre 
begann die UdSSR im Rahmen der weltweiten 
Blockkonfrontation die arabischen Feinde Israels 
politisch wie militärisch zunehmend massiver zu 
unterstützen und propagierte einen »Antizionis-
mus«, der, hier genügt ein Blick auf sowjetische 
politische Karikaturen zu Israel, antisemitisch 



30yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

durchwirkt war. Die DDR übernahm alsbald die-
sen sowjetischen Antizionismus, versuchte sich 
aber von offenem Antisemitismus fern zu halten. 

Nachdem Israel im Sechstagekrieg 1967 weite 
Gebiete erobert hatte und zur Besatzungsmacht 
geworden war, wurde auch innerhalb der ideolo-
gisch disparaten »neuen« Linken in den westli-
chen Ländern ein antiimperialistisch fundierter 
Antizionismus zum weithin konsentierten linken 
»Standpunkt« im Nahostkonflikt. Durch den Oslo-
Prozess zeitweilig abgeschwächt, hat dies interna-
tional bis heute weitgehend Bestand bzw. sich im 
Lauf der letzten zwanzig Jahren wieder verstärkt. 
Die gegenwärtige Israelfeindschaft ist stark von 
postkolonial-antirassistischen Ideologemen ge-
prägt, in die weite Teile des antiimperialistischen 
Antizionismus inkorporiert sind.  

Solche historische wie gegenwärtige Formen ei-
nes Antisemitismus von links irritieren, stehen sie 
doch im Widerspruch zu Werten, auf die sich 
auch die Linke selbst beruft. Häufig findet sich 
die Auffassung, dass »die Linke« schon immer 
von Antisemitismus durchzogen sei und dieser, 
da tabuisiert, im Antizionismus ein Ventil finde. 
Aber trotz allem in der Linken nachweisbaren 
Antisemitismus muss konstatiert werden, dass 
von einem konstitutiven oder durchgängigen 
Stellenwert von Antisemitismus innerhalb linker 
Theorie und Ideologie nicht gesprochen werden 
kann. Aber zweifelsohne gibt es auch innerhalb 
der Linken antisemitisch eingestellte Personen. 
Wie die jüngste »Mitte«-Umfragestudie feststellt, 
haben die Menschen in jenem Fünftel der deut-
schen Bevölkerung, das sich als politisch »links« 
einordnet, die niedrigsten Antisemitismusraten; 
bei jenen 5 Prozent allerdings, die sich »links 
außen« verorten, steigen diese wieder signifikant 
an.8 Hier scheint ein gewisses Potential für anti-
semitischen Antizionismus beschlossen zu liegen, 
das jedoch auch »links außen« eine Minderheit 
darstellt.  

Wie lässt sich erklären, dass Antizionismus auch 
über das linksradikale Spektrum hinaus zu einer 
allgemein akzeptierten politischen Position wer-
den kann?9 Wieso kommt es im Fall des Israel-
Palästina-Konfliktes bei einem Teil der Linken 
regelmäßig zu einer Annäherung an antisemiti-
sche Positionen? Und warum wird dies innerhalb 
des breiteren linken Spektrums, in dem israeli-
sche Politik überwiegend auf menschenrechtlich-
universalistischer Grundlage kritisiert wird, zu-
meist kaum bemerkt und kritisiert? Dies liegt – so 
die These, die hier nur kurz ausgeführt werden 
kann – begründet in den problematischen 

Grundmustern bestimmter »gängiger«, über die 
radikale Linke hinaus verbreiteter Weltbilder, die 
mit ihrer simplifizierenden Weltsicht Nähen zu 
antisemitischen Denkmustern eröffnen. Wird 
mittels ihrer der Israel-Palästina-Konflikt gedeu-
tet, so gravitiert der so begründete Antizionismus 
regelmäßig in Richtung Antisemitismus. Das 
Problem liegt nicht in der Kritik von israelischer 
Besatzung, Siedlungspolitik, Enteignungen, Sied-
lergewalt oder Diskriminierung der palästinensi-
schen Bevölkerung, sondern vielmehr in deren 
ideologischer Rahmung sowie den damit ver-
knüpften unreflektierten identifikatorischen Be-
dürfnissen. 

Seit Ende der 1960er Jahre prägte der von Lenin 
formulierte Antiimperialismus über lange Jahre 
die dominante Weltsicht der aus der 68er-
Bewegung hervorgegangenen radikalen Linken. 
Ein zentrales Grundmerkmal des leninschen Anti-
imperialismus war eine strikt dichotome Sicht, 
die das gesamte Weltgeschehen als Auseinander-
setzung zweier Kräfte deutete: Auf der einen Seite 
stünden Sozialismus, Arbeiterschaft und »die 
Völker«, auf der anderen Imperialismus, Kapita-
lismus und Kolonialismus, wobei der Sieg der 
Kräfte des Guten vorgezeichnet sei (was in der 
Hochzeit der häufig blutig erkämpften Entkolo-
nialisierungsprozesse nach 1945 einige Plausibili-
tät besaß).  

Interpretierte man den Palästina-Konflikt inner-
halb dieses Schemas, so lag angesichts der Bünd-
nis- und Machtverhältnisse im Nahen Osten nicht 
nur eine Parteinahme für die palästinensische 
Seite nahe. Vielmehr erblickte man ein kämpfen-
des palästinensisches »Volk« mit einem Gegen-
über, das nichts anderes sein durfte als der »Brü-
ckenkopf« bzw. »Kettenhund des US-Imperialis-
mus gegen den Freiheitskampf der arabischen 
Völker«. Der APO-Aktivist Dieter Kunzelmann, 
Propagandist eines nicht nur antisemitischen, 
sondern auch terroristisch agierenden Antizio-
nismus, pries 1969 in seinem »Brief aus Amman« 
(er behauptete, in einem jordanischen Lager der 
palästinensischen »Guerilla« zu sein) die Situation 
in Palästina: »Hier ist alles sehr einfach. Der 
Feind ist deutlich.«10 

Auch postkolonial-antirassistische Theorie (die 
für ihre Einsichten in postkoloniale und rassisti-
sche Machtstrukturen, deren Fortsetzung in kul-
turellen Praktiken und Wissensbeständen zu 
würdigen ist) kann, wie bei manchen ihrer Prota-
gonist*innen feststellbar, zu einer dichotomen 
Weltsicht verflacht werden. Wird alles nach dem 
Schema »globaler Süden« versus kolonialistisch-



 epd-Dokumentationy31/2025yy31 

 

rassistischer »Westen« sortiert, dann reduziert 
sich der Konflikt in Palästina auf einen Kampf 
zwischen der »indigenen« palästinensischen Be-
völkerung auf der einen und dem westlich-
europäischen, tendenziell völkermörderischen 
zionistischen Siedlerkolonialismus auf der ande-
ren Seite. Eben dies verkündete 2023 ein großes 
Transparent pro-palästinensischer Studierender 
an der Berliner Akademie der Künste: »It`s not 
complicated«.11 

Diese Tendenz zur simplifizierenden Gut-Böse-
Dichotomie zeigt sich umso deutlicher, je mehr 
bei der pro-palästinensischen Parteinahme unre-
flektierte eigene Wünsche nach Identifikation mit 
einer moralisch »guten«, gegen Unterdrückung 
kämpfenden, weltweiten »Wir-Gemeinschaft«, 
nicht selten verbunden mit einer deutlichen Fas-
zination für den »militanten Widerstand« der 
Unterdrückten,12 eine Rolle spielen. Die linke 
Solidarität mit den Schwachen und Unterdrückten 
mutierte im Antiimperialismus schnell zur Identi-
fikation mit nationalen Kollektiven, die scheinbar 
weder Klassen noch politische Fraktionen ken-
nen, sondern vereint gegen den Feind von außen 
kämpfen. »Israel ... ist mit dem gesamten Volk 
konfrontiert«: »Sieg im Volkskrieg!«13 lautete die 
Parole. 

Im Grundsatz nicht anders zeichnet der postkolo-
niale Antizionismus unter Betonung einer beson-
deren eigenen »Kultur« das Bild eines an sich 
harmonischen »indigenen« palästinensischen 
Kollektivs; ihm gegenüber wird Israel als Sinnbild 
des westlichen Rassismus und Kolonialismus 
gesetzt. Ramón Grosfoguel, Professor an der Uni-
versity of California und einer der extremsten 
Vertreter des postkolonialen Antizionismus, führt 
die in dieser Konstellation beschlossene Logik bis 
an ihr mögliches Ende. Wenn er die Palästinenser 
zu einem »alten Volk, das eine Vielfalt an Spiritu-
alitäten und alten kosmologischen Traditionen 
verkörpert«, erklärt, so ist das mehr als nur kru-
der Nationalismus von links; denn gegenüber 
dem indigenen »Volk« steht bei Grosfoguel die 
grundsätzlich abgelehnte »moderne, kapitalisti-
sche, westliche Zivilisation in Palästina und im 
Nahen Osten« namens Israel. Derlei Entgegenset-
zung reproduziert endgültig das klassische anti-
semitische Grundmuster naturgegebene Gemein-
schaft versus moderne Gesellschaft.14  

Sind Gut und Böse aber derart eindeutig identifi-
ziert, werden grundsätzliche »Lösungen« denkbar 
und legitimierbar. Radikale antiimperialistische 
Antizionisten in Westdeutschland konstatierten 
etwa 1969/70 die »geschichtliche Nichtberechti-

gung eines israelischen Staates« und forderten: 
»Nieder mit dem chauvinistischen und rassisti-
schen Staatsgebilde Israel.«15 Wie in den 1970er 
Jahren so wird auch heute in Texten »Israel« im-
mer wieder in Anführungszeichen gesetzt, um es 
als zugleich »künstliches« wie aufzuhebendes 
»Gebilde« zu kennzeichnen. Forderungen nach 
einem Ende Israels sind, soweit nicht verboten, 
immer wieder zu hören. 

Dichotome Weltsicht und pauschale identifikato-
rische Parteinahme führen, unabhängig davon, 
wie weit sie in Richtung einer antisemitischen 
Ausformulierung tendieren, im Fall des hoch-
komplexen Israel-Palästina-Konflikts mit seiner 
über hundertjährigen Konfliktgeschichte aller-
dings zwangsläufig zu Argumentations- und Legi-
timationsproblemen. Um das dichotome Weltbild 
aufrechtzuerhalten muss simplifiziert, müssen 
Widersprüche stillgestellt, Ambivalenzen verein-
seitigt, Fakten negiert werden. 

Begehen die Unterdrückten mörderische Taten 
oder hängen regressiven, antisemitischen oder 
faschistischen Ideologien an, so muss dies 
dethematisiert, bagatellisiert, relativiert, bezwei-
felt oder gar bestritten werden. Der Antisemitis-
mus, der seit Ende der 1920er Jahre in der paläs-
tinensischen Nationalbewegung feststellbar ist, 
wie die offen antisemitische Gründungscharta der 
Hamas, werden nicht zur Kenntnis genommen 
oder beschwiegen. Judith Butler erklärte 2006 
Hamas und Hisbollah zu einem »Teil der globalen 
Linken«.16 Die Versuche, das Massaker vom 
7. Oktober als direkte Folge der israelischen Poli-
tik und somit als selbstverschuldet zu erklären, 
sind Legion. Judith Butler bezweifelte noch im 
März 2024 öffentlich die Vergewaltigungen israe-
lischer Frauen, andere, wie Grosfoguel, behaup-
ten, die Hamas habe nur Militärangehörige getö-
tet, die meisten zivilen Opfer gingen auf das Kon-
to der israelischen Armee und alles andere sei 
»eine Medienmanipulationskampagne mit Fake 
News«.17 

Insbesondere verschließt man die Augen vor dem 
ambivalenten Doppelcharakter des Zionismus. 
Seine kolonialistischen Züge, die ihn auch kenn-
zeichnen, werden herausgestellt und zu seinem 
alleinigen »Wesen« erklärt. Die andere Seite des 
Zionismus jedoch, dass dieser entstand als ein 
Befreiungsnationalismus einer in ganz Europa 
über Jahrhunderte diskriminierten und immer 
wieder gewaltsam verfolgten Minderheit, muss 
dagegen möglichst dethematisiert werden, denn 
sonst entstünde das Problem, dass sich in Paläs-
tina auch zwei (Befreiungs-)Nationalismen ge-



32yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

genüberstehen und bekämpfen. Das dichotome 
Gut-Böse-Schema verträgt keine Ambivalenzen.  

Die Shoah verstärkte gewissermaßen die im Zio-
nismus beschlossenen ambivalenten bzw. wider-
sprüchlichen Seiten: Israel entstand auch als Staat 
derjenigen Gruppe, deren Angehörige millionen-
fach ermordet wurden. Unabhängig von aller 
konkreten Politik: Israel ist von der Erfahrung der 
Shoah nicht zu trennen. Daher muss der Antizio-
nismus auch die Shoah und ihre Verknüpfung mit 
der Gründung Israels möglichst neutralisieren: 
Eben hierzu dient die NS-Gleichsetzung. Schon 
zum Sechstagekrieg 1967 schrieb das »Neue 
Deutschland«: »Das ist Völkermord!«18 – Mit solch 
seitdem in jeder Ausprägung des linken Antizio-
nismus international und bis heute variantenreich 
betriebener Gleichsetzung von Zionismus und 
Israel mit dem Nationalsozialismus, die hier nicht 
noch einmal an Beispielen ausgeführt werden 
muss, reproduzierte der linke Antizionismus aber 
das zentrale Grundmuster des postnazistischen 
Antisemitismus.19  

Ende der 1970er Jahre erhob sich in Deutschland 
erste, mit der Zeit langsam wachsende innerlinke 
Kritik am antiimperialistischen Antizionismus. 
Deren Hintergrund bildete eine generell intensiver 
werdende Auseinandersetzung mit Antisemitis-
mus und Shoah im »Land der Täter«. Insbesonde-
re die NS-Gleichsetzungen stießen auf Wider-
spruch. Sie wurden als von links betriebene 
Schuldentlastung skandalisiert, zunehmend wur-
de der antiimperialistische Antizionismus generell 
als antisemitisch kritisiert. Im Zuge der Diskussi-
onen um Wiedervereinigung und neuem Nationa-
lismus, um den zweiten Golfkrieg sowie der  
»2. Intifada« und den Anschlägen vom 11.9.2001 
eskalierte diese Debatte und führte zu jahrelan-
gen, erbittert geführten innerlinken Auseinander-
setzungen und Spaltungsprozessen. Deren vorläu-
figes Ergebnis nach war eine Abnahme antiimpe-
rialistisch-antizionistischer Positionierungen, die 
sich seitdem, im Unterschied zu anderen Län-
dern, mit beständiger Kritik von links konfrontiert 
sehen und auseinandersetzen müssen. 

Auswirkungen dieser Diskussionen zeigten sich 
auch nach dem Hamas-Massaker im eingangs 
bereits erwähnten hierzulande deutlich geringe-
ren Erfolg antiisraelischer Mobilisierung. Fridays 
For Future Deutschland etwa verurteilte ohne zu 
zögern den »beispiellosen Terror der Hamas«, 
distanzierte sich ausdrücklich von den israel-
feindlichen Postings von FFF International und, 
verhaltener, auch von den einseitig propalästi-
nensischen Aktivitäten Greta Thunbergs. Die 

Partei »Die Linke«, wichtigste parlamentarische 
Kraft links der SPD, positionierte sich deutlich 
weniger einseitig als ihre europäischen »Schwes-
terparteien«; der Bundeskongress der »Links-
jugend« verurteilte unmissverständlich den Anti-
semitismus wie den Terror der Hamas. Die seit-
dem geführten Diskussionen um entsprechende 
Resolutionen auf Bundes- und Landesparteitagen 
offenbaren jedoch die weiterhin erheblichen par-
teiinternen Differenzen beim Thema Israel-
Palästina; Demonstrationsreden und Postings 
einzelner Parteimitglieder wie auch Statements 
und Veranstaltungen zahlreicher parteiinterner 
Untergruppierungen bezogen altbekannte israel-
feindliche Positionen. 

Die wichtigsten und aktivsten Träger und Propa-
gandisten der wieder deutlich gewachsenen der-
zeitigen Israelfeindschaft innerhalb des linken 
Spektrums sind allerdings in den letzten Jahren 
oft neu entstandene bzw. erstarkte Gruppen: 
neokommunistische trotzkistische, marxistisch-
leninistische etc. Kadergruppen, verschiedene 
migrantisch geprägte Organisationen, Vereinigun-
gen linker Ex-Pats sowie auch einige strikt anti-
zionistische jüdisch-israelische Gruppierungen. 
Wie sich innerhalb des dadurch deutlich verän-
derten und diversifizierten linken Gesamtspekt-
rums die Positionen und Kräfteverhältnisse ent-
wickeln werden, bleibt abzuwarten. Die Ausei-
nandersetzungen werden weitergehen.  

 

Anmerkungen: 
1 Beate Frenkel/Michael Haselrieder Extremistische Gruppen an Unis im 

Visier, 15.7.2024, auf: 

https://www.zdf.de/nachrichten/politik/deutschland/antisemitismus-

verfassungsschutz-fu-berlin-100.html [16.3.2025]. 

2 Gareth Joswig, Anna Lehmann »Klare Kante« gegen Antisemitismus, 

19.10.2025, auf: https://taz.de/Nach-Randale-auf-Pro-Palaestina-

Demos/!5963941/ [17.5.2025]. 

3 Darüber, wie sich die Gruppe zusammensetzte – mehrheitlich Deutsche 

ohne Migrationshintergrund, englischsprechende Demonstrierende mit 

linkem Hintergrund bzw. in Berlin lebende Israelis –, gibt es unterschiedli-

che Einschätzungen.  

4 We are angry, we are sad, we are tired, we are united: Letter from lum-

bung community, 10.9.2022, auf: https://www.e-flux.com/notes/ 

489580/we-are-angry-we-are-sad-we-are-tired-we-are-united-letter-from-

lumbung-community [20.5.2025]. 

5 Vorgestellt werden Formen des rechtsextremen, des demokratischen 

sowie des linken Antisemitismus gegen Israel. Weitere Ausprägungen 

fehlen, zuallererst aus Platzgründen: So findet die DDR nur kurz Erwäh-

nung, auch der Antisemitismus im world wide web/social media wäre ein 

wichtiges Thema. Ebenfalls fehlt der Antisemitismus unter der Migrations-

https://www.e-flux.com/notes/489580/we-are-angry-we-are-sad-we-are-tired-we-are-united-letter-from-lumbung-community


 epd-Dokumentationy31/2025yy33 

 

bevölkerung. Hier wurde bislang vor allem auf arabisch-muslimische 

Menschen fokussiert (während z. B. nach Antisemitismus bei Menschen 

mit osteuropäischen Wurzeln kaum gefragt wird); insgesamt ist die For-

schungslage angesichts der faktischen Heterogenität dieser rein statisti-

schen Gruppe, die nach Herkunftsregion, Religion, »Generation« etc. 

differenziert werden müsste, noch ungenügend. 

6 Kommunistische Organisation am 8.10.2023. 

7 So etwa die »Revolutionäre Linke«, zit. n. Sebastian Leber, Zum Jahrestag 

der Auschwitz-Befreiung, 25.1.2024, auf: 

https://www.tagesspiegel.de/politik/zum-jahrestag-der-auschwitz-

befreiung-israelfeinde-rufen-zu-neuen-protesten-auf-11091196.html 

[2.7.2025]. 

8 Decker u. a., Vereint im Ressentiment, Gießen 2024, S. 142 ff. 

9 Wilhelm Kempf, der speziell »israelkritische« Menschen befragte, kommt 

in seiner Studie zu dem Ergebnis, dass hier zwei Gruppen unterschieden 

werden müssten: Eine größere Gruppe, die israelische (aber auch palästi-

nensische) Politik primär mittels universalistischer Maßstäbe kritisiert und 

wenig Antisemitismus aufweist, während die andere Gruppe eine Tendenz 

zu antisemitischen Einstellungen zeigt. »Je mehr sich die Befragten für 

Menschenrechte engagierten, desto weniger antisemitische und antizionis-

tische Einstellungen zeigten sie.« (Israelkritik zwischen Antisemitismus und 

Menschenrechtsidee, Berlin 2015, S. 7, 76).  

10 Dieter Kunzelmann, »Brief aus Amman«, in: Agit 883, 1. Jg., Nr. 42, 

27.11.1969, S. 5. 

11 Peter Richter, Doch kompliziert, in: Süddeutsche Zeitung, 1.12.2023, S. 9. 

12 Man achte allein nur auf die Bildersprache von 1967 bis heute, seien es 

Zeitschriften, Flugblätter, Poster oder Postings im Netz: Die palästinensi-

sche Flugzeugentführerin Leila Khaled mit Kufiya und Kalaschnikow ist 

noch nach über 50 Jahren eine Ikone, ebenso wie die Bilder von Steine 

werfenden Jugendlichen gegenüber hochgerüsteten israelischen Soldaten 

aus der Zeit der ersten Intifada bis hin zu nach dem 7. Oktober 2023 

verbreiteten Bildern der Paraglider der Hamas. 

13 Nahostgruppe Freiburg: Der Zionismus und der Volksaufstand in Palästi-

na, Flugblatt, Freiburg 1988 (Archiv d. Verf.); »Schluß mit der zionistischen 

Propaganda in Westberlin!«, Agit 883, Nr. 64/25.6.1970, S. 9. 

14 Solch antisemitischer Antizionismus entspringt nicht direkt und notwen-

dig »der« postkolonialen Theorie; wohl aber stellen sowohl postkolonial 

formulierter antisemitischer Antizionismus als auch die bislang wenig 

vernehmbare inner-postkoloniale Kritik an derlei Äußerungen die Frage (s. 

hierzu allerdings: Bruno Chaouat, Ist Theorie gut für die Juden?, Berlin 

2025) nach grundsätzlichen Fehlern, Schwächen und Defiziten postkolonia-

ler Theorie und Methodik. 

15 Schwarze Ratten TW, Schalom und Napalm, in: Agit 883, Nr. 

40/13.11.1969, S. 9.; SDS Frankfurt 1970, zit. n. Kloke, Israel und die 

deutsche Linke, 1990, S. 80. 

16 Judith Butler on Hamas, Hezbollah & the Israel Lobby (2006), auf: 

http://radicalarchives.org/2010/03/28/jbutler-on-hamas-hezbollah-israel-

lobby/ [7.7.2025]. 

17 Ramón Grosfoguel, Gaza: The Warsaw Ghetto of the 21st Century, 

1.2.2024, auf: https://www.ihrc.org.uk/gaza-the-warsaw-ghetto-of-the-21st-

century/ [21.6.2025]. 

18 »Das ist Völkermord!«, Neues Deutschland, 15. 6. 1967, S. 7. 

19 An diesem Urteil vermögen auch von Israel im derzeitigen Gaza-Krieg 

mutmaßlich begangene Kriegsverbrechen nichts zu ändern.  

 

  



34yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Christliche Motive des israelbezogenen Antisemitismus  

Maria Coors 

Vor einigen Wochen begegnete mir in einem 
kirchlichen Bildungshaus ein Plakat. An dem 
Versuch, aus Wort- und Bildsprache des Plakats 
eine mögliche schlüssige intendierte Rhetorik zu 
rekonstruieren, bin ich seither gescheitert. Viel-
mehr bin ich dabei angekommen, das Plakat als 
unfreiwilliges Beispiel oder geradezu Symbolbild 
für die multiplen Schwierigkeiten einer christli-
chen Positionierung zu Israel zu verstehen.  

Zu sehen ist auf dem etwa fünf auf zehn Meter 
großen Plakat die Jerusalemer Altstadt, zentral 
dabei das Areal des ehemaligen zweiten Jerusa-
lemer Tempels, dabei jedoch im Grunde einzig 
sichtbar der sog. Felsendom. Überschrieben ist 
das Plakat mit: »HEILIGES LAND leben – erleben 
– überleben«. Von den vielen möglichen Motiven 
Jerusalems oder anderen Teilen des Landes zwi-
schen Jordan und Mittelmeer, die eine christlich-
religiöse Qualifizierung des Landes als »heilig« 
plausibel machen könnten, steht hier bildlich 
ausgerechnet das muslimische Wahrzeichen der 
Stadt zentral. Vielleicht ein Hinweis darauf, dass 
der Begriff »Heiliges Land« an dieser Stelle eher 
ein frömmelnder Vermeidungsbegriff ist, um eben 
nicht »Israel« zu schreiben. Dafür spricht auch die 
Textsemantik der drei Verben in der Unterschrift. 
So ist es zwar noch vorstellbar, ein Heiliges Land 
etwa in frommer Praxis zu leben oder auch, etwa 
im Kontext einer Pilgerreise zu erleben. Spätes-
tens aber der Begriff des »Überlebens« markiert 
doch einen semantischen Kipppunkt, der be-
zeichnet, dass es eigentlich nicht mehr um die 
Heiligkeit des Landes gehen kann. Hier ist ein 
tagespolitischer Kommentar mitgedacht, der sich 
aber der religiösen Sprache und damit auch deren 
Autorität nicht entkleidet. 

Dieses Symbolbild für christliche Schwierigkeiten 
mit Positionen zu Israel ist sicher keine eindimen-
sionale Illustration für ein christliches Motiv isra-
elbezogenen Antisemitismus. Es ist jedoch sehr 
wohl ein Symbolbild für die grundsätzliche Ge-
fahr dezidiert christlicher Schiefheilungen, die 
sich wiederum auch aus dem psychosozial attrak-
tiven und vielseitigen Angebotskatalog des Anti-
semitismus bedienen können. 

Einleitung 

Sowohl das Design dieses Forschungsverbunds 
als auch seiner Abschlusstagung gehen bereits 
von der Grundsetzung aus, dass eine klare Unter-

scheidung zwischen scheinbar säkularem Anti-
semitismus und der alten christlichen Judenfeind-
schaft nicht sachgemäß für die Beschreibung 
eben jener zeitgenössischen Formen des Juden-
hasses ist. Vielmehr bleibt die christliche Traditi-
on sowohl Stichwortgeberin als auch kreativer 
Katalysator der Erscheinungsformen modernen 
Antisemitismus. Und das sowohl in der lebendi-
gen kirchlich-theologischen Praxis als auch in 
kulturell erstarrten Formen christlicher Frömmig-
keit, die als »traveling concepts« ihr zombiehaftes 
Unwesen treiben.  

Wenn man Antisemitismus grundsätzlich als 
psychosoziale Angebotsstruktur an sowohl das 
einzelne Subjekt als auch verschiedene Prozesse 
der Vergemeinschaftung sieht, dann ist wenig 
erstaunlich, dass auch im christlichen Bereich 
ungern auf diese Angebote verzichtet wird. Eben-
so evident scheint, dass die besonderen Bedin-
gungen, unter denen alle Formen des sekundären 
Antisemitismus – und somit auch der israelbezo-
gene Antisemitismus – stehen, also die Tabuisie-
rung offener judenfeindlicher Argumentations- 
und Weltdeutungsangebote und damit verbunden 
die Formen der latenten Kommunikation, auch 
hier greifen. 

Ich werde im Folgenden eine Systematisierung 
der christlichen Motive des israelbezogenen Anti-
semitismus umreißen, die jedoch nicht als Typo-
logisierung verstanden werden soll. Sie liefert 
kein Modell der multiplen Prozesse von Rekom-
binationen, Amalgamierungen und Innovationen, 
und ich behaupte auch, dass solche schon auf-
grund der Kreativität, die antisemitische Weltdeu-
tungsangebote evozieren, schlecht möglich ist. 
Wer die Tagungen des Forschungsverbunds ge-
nauer verfolgt hat, kann in der folgenden Syste-
matisierung auch einen Rückgriff auf die von mir 
hier bereits vor zwei Jahren vorgestellten Aspekte 
christlicher Judenfeindschaft am Beispiel des 
deutschen protestantischen Diskurses zu Kairos 
Palästina erkennen. Konkrete Beispiele, vor allem 
aus dem Bereich der kirchlich-theologischen Stel-
lungsnahmen und Verlautbarungen zu und nach 
dem Terrorangriff der Hamas auf Israel am 
7. Oktober, werden im korrespondierenden 
Workshop thematisiert.  

Die verschiedenen Motive christlichen israelbezo-
genen Antisemitismus lassen sich einer (oder 
mehreren) der folgenden Kategorien zuordnen: 



 epd-Dokumentationy31/2025yy35 

 

christliche »Einfärbung« israelbezogenen Antise-
mitismus, Reaktivierung/Rückgriff traditionell 
christlicher Judenfeindschaft mit Bezug auf Israel, 
ein identitätspolitisch-theologisches Framing und 
antisemitismuskritische Illiteralität. 

Ich werde die vier Kategorien kurz skizzieren. 

Christliche Einfärbung israelbezogener 
Antisemitismen 

Von christlicher Einfärbung israelbezogenen Anti-
semitismus ist zu sprechen, wenn eigentlich »sä-
kulare« Motive sekundär theologisiert werden. 
Zwei häufig zu findende Beispiele wären hier eine 
theologisierte Israelfeindschaft und eine theologi-
sierte postgenozidale Schuldabwehr. 

Unter theologisierter Israelfeindschaft sind bei-
spielsweise biblische bzw. biblizistische Argu-
mente gegen jüdische Staatlichkeit zu fassen. 
Häufig wird dabei auf königskritische und pro-
phetische Texte der Hebräischen Bibel zurückge-
griffen. Wie häufig bei antisemitischem Sprechen 
und Denken wird das Argument selten konse-
quent bis zu diesem Punkt geführt, also bis zum 
Schluss, dass Juden und Jüdinnen grundsätzlich 
keinen eigenen Staat oder kein eigenes Land ha-
ben sollen und dürfen. Relativ häufig aber wird 
mit Blick auf aktuelle politische Situationen auf 
den biblischen Zusammenhang zwischen göttli-
cher Landverheißung und -gabe und Gerechtig-
keit rekurriert bzw. in der Umkehrung darauf 
verwiesen, dass Ungerechtigkeit göttlicherseits – 
also zu Recht – mit dem Verlust des Landes sank-
tioniert werden kann. Aus der politischen Ge-
genwartsdeutung und -bewältigung, die aus sol-
chen antiken jüdischen Texten spricht, wird also 
eine christlich formulierte politische Verantwor-
tungsethik, die jedoch fast ausschließlich als An-
klage und Drohung auf den modernen Staat Israel 
angewandt wird. 

Die Theologisierung der postgenozidalen 
Schuldabwehr hat ebenfalls verschiedene Inten-
sitäten und argumentative Ebenen, die relativ frei 
untereinander kombinierbar sind. Dazu gehören 
vor allem Abwege christlicher Sünden- und Süh-
netheologie, die auch historisch aus einem gro-
ßen Arsenal christlicher Auseinandersetzung mit 
der Shoah schöpfen können. So kann die Einord-
nung christlicher Schuld entweder tatsächlich als 
blinder Fleck nicht thematisiert werden oder in 
die grundlegende menschliche Schuldverstri-
ckung, quasi als conditio humana eingehegt wer-
den. Alternativ wird die christliche Schuld zwar 
benannt, aber unter Absehung oder rasanter Ab-
kürzung von Reue, Buße und Umkehr soteriolo-

gisch durch Hinwendung zu und Vergebung 
durch Christus aufgehoben. Auseinandersetzung 
mit der Shoah kann auch christlich ohne oder mit 
nur sehr verkürzter Auseinandersetzung mit kon-
kreter oder gar individueller Schuld stattfinden 
und dabei trotzdem – oder gerade deswegen – auf 
einem geläuterten höheren moralischen Plateau 
ankommen. Von dieser Position aus lässt es sich 
– moralisch gestärkt durch den eigenen Süh-
neprozess und den Rekurs auf göttliche Gerech-
tigkeit – recht bequem auf die diversen ethischen 
Unzulänglichkeiten des jüdischen Staates herab-
blicken. Es ist eine tatsächlich häufig vollzogene 
argumentative Bewegung, dass sich christlicher-
seits gerade aus der Erfahrung der Schuldge-
schichte der Shoa selbst eine höhere moralische 
Perspektive auf die politische Situation in Israel 
bzw. den sog. Nahostkonflikt zugestanden wird. 
Ein in dieser Hinsicht empirisch interessantes 
Feld ist etwa die Auseinandersetzung mit sog. 
christlichen Märtyrer*innen des NS. Auch in 
deutscher christlicher Perspektive lassen Men-
schen, die aufgrund ihrer christlichen Überzeu-
gungen in Konflikt oder gar Widerstand zum 
Nationalsozialismus gegangen sind, eine Identifi-
kation mit einer Opferperspektive zu, die an vie-
len Stellen nicht weiter differenziert wird. So 
werden diese christlichen Opfer des NS etwa 
erinnerungspolitisch selten kritisch auf ihre Hal-
tung zum Judenmord befragt. Gerade Formen der 
Heiligenverehrung, die durchaus auch im protes-
tantischen Kontext zu finden sind, verstellen den 
Blick auf christliche Schuld und eröffnen einen 
neuen Weg christlich-moralischer Selbststilisie-
rung. 

Ein Motiv, indem sich die beiden Motive theolo-
gisierte Israelfeindschaft und Theologisierung der 
postgenozidalen Schuldabwehr kombinieren las-
sen und die m.E. in den letzten Monaten an Rele-
vanz gewonnen hat, ist eine strukturell antisemi-
tische Version christlicher Friedensethik. Sie bie-
tet gerade im Anschluss an eine verkürzte Exege-
se der prophetischen Texte und der Aussicht auf 
einen zukünftigen göttlichen Frieden, der eng an 
göttliche Gerechtigkeit geknüpft ist, eine doppelte 
Abwertungsfolie. Hier kann sowohl das politische 
Handeln Israels gegen den biblischen Anspruch 
einer gerechten Herrschaft (und eines gerechten 
Friedens) kontrastiert werden als auch in An-
wendung der prophetischen eschatologischen 
Friedenshoffnung an Israel und für die Welt, in 
der Umkehrung der Staat Israel aktuell nicht nur 
für den Unfrieden im eigenen politischen Hand-
lungsbereich verantwortlich gemacht werden, 
sondern unter Aufnahme der antisemitischen 



36yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Weltdeutung gleich als Gefährdung des Weltfrie-
dens. 

Reaktivierung spezifisch christlicher 
Judenfeindschaft in Bezug auf Israel 

Die Neuauflage oder Reaktivierung klassischer 
christlich-fundierter Judenfeindschaft für die Re-
zeption des modernen Israels passiert freilich 
ebenfalls nicht nur im säkularen Bereich, sondern 
lässt sich auch christlich neu konfigurieren. Hier 
findet sich eine Vielzahl an Beispielen. Besonders 
virulent sind dabei meines Erachtens aktuell die 
Unterscheidung zwischen (christlichem) Univer-
salismus und (jüdischem-israelischem) Partikula-
rismus sowie die immer wiederkehrende von 
antijüdischer Bibellektüre gestützte Projektion 
jüdischer Rache und jüdischer (illegitimer) Ge-
walt auf den jüdischen Staat.  

Identitätspolitisch-theologisches Framing 

Unter identitätspolitisch-theologischem Framing 
fasse ich ein Paradox, dass einerseits sowohl an 
die Partikularismus-Universalismus-
Unterscheidung als andererseits an die theologi-
sierte Schuldabwehr anschließt. Das Paradox 
weist dabei auch Spuren einer sekundären Theo-
logisierung der säkularen Argumentationsfolien 
auf, weil sie im Ergebnis anschlussfähig an Posi-
tionen wie etwa den antisemitischen Slogan aus 
dem Vortragstitel meines Vorredners – Free Gaza 
from German guilt – ist. Dabei werden gleichzei-
tig zentrale Revisionen judenfeindlicher israelthe-
ologischer Positionen, wie sie zwar mit zeitlicher 
Verzögerung, aber schließlich doch im Anschluss 
an das Erschrecken auch kirchlich-theologischer 
Schuld an der Shoah formuliert wurden, relati-
viert oder gleich ganz zurückgenommen. Dies 
geschieht mit Verweis auf den vermeintlich rein 
deutschen bzw. westlichen partikularen Kontext 
dieser Theologie, der deshalb dem universalen 
Anspruch christlicher Theologie nicht gerecht 
werde. Gleichzeitig aber wird eine palästinensi-
sche Opferperspektive theologisiert oder direkt 
kontextuell-befreiungstheologische Positionen aus 
diesem Bereich aufgegriffen, die in verschieden 
möglichen Abstufungen das palästinensische 
Leiden am israelisch-arabischen Konflikt theolo-
gisch verarbeiten bis hin zur Parallelisierung mit 
der Passion Christi. Diese partikulare Perspektive 
hingegen eigne sich aber dann doch zum Aus-
gangspunkt einer universellen christlichen Ethik. 
Jüdisches Leid als Ausgangspunkt von universel-
len Einsichten christlicher Theologie hingegen 
wird abgewehrt. 

Ähnlich wie in den missbräuchlichen Anwendun-
gen postkolonialer Theoriebildung zur Reaktivie-
rung antisemitischer Argumentationen zeichnen 
sich solche identitätspolitisch theologisierende 
Rahmungen durch Verflechtungen zwischen ver-
schiedenen nationalen Diskurskontexten aus. 

Antisemitismuskritische Illiteralität 

Auch die antisemitismuskritische Illiteralität greift 
mit anderen Motiven wie etwa der theologisierten 
Schuldabwehr ineinander. So kann sie auch als 
Reproduktion nicht-kirchlicher Diskurse ohne 
christliches Additum funktionieren. Gerade die 
Existenz eines israelbezogenen Antisemitismus 
kann etwa als solche komplett geleugnet werden. 
Aber die Unfähigkeit oder Unwilligkeit, Antisemi-
tismus in seiner bleibenden Funktion als emotio-
nale Tiefenstruktur und Angebot zu verstehen, 
zeigt sich auch in abgeschwächter Form, etwa 
wenn der eigentlich richtige Hinweis darauf, dass 
das christliche Bekenntnis mit Antisemitismus 
nicht vereinbar ist, eine im Grunde inhaltslose 
und vor allem folgenlose Positionierung bleibt. 
Abgewehrt wird die notwendige selbstreflexive 
Beschäftigung mit Antisemitismus auch mit ei-
nem scheinbar seelsorgerlichen Verweis auf die 
abwertende Wirkung des*derjenigen, den*die 
dieser Vorwurf trifft. Und zuletzt kann auch ein 
Festhalten an der kategorialen Unterscheidung 
zwischen (inzwischen überwundenem bzw. be-
arbeitetem) christlichem Antijudaismus und dem 
damit nicht verbundenen und deshalb auch 
christlich nicht zu bearbeitenden Antisemitismus 
als Illiteralität und Ignoranz gewertet werden. 

Schluss 

Noch mal zurückkehrend zum »Symbolbild« am 
Anfang ist es mir wichtig zu betonen, dass sich 
die eben dargestellten Motive auch in diesen vier 
Kategorien selten in einer so extrapolierten Ein-
dimensionalität zeigen. Vielmehr greifen, wie 
bereits erwähnt, auch hier die Mechanismen der 
Latenz- und Umwegkommunikation, die die meis-
ten Formen des sekundären Antisemitismus aus-
zeichnen. Auch christlich gefärbter Antisemitis-
mus bleibt oftmals eher ein Geraune. Diese La-
tenz aber, gerade in Verbindung mit dem letztge-
nannten Punkt der Unwilligkeit und Unfähigkeit, 
einen konkreten und wirksamen Begriff von Anti-
semitismus zu etablieren, macht christliche Theo-
logie und Kirche umgekehrt zu zumindest unzu-
verlässigen Partnern im Umgang mit auch offene-
ren Formen des Antisemitismus, gerade im inter-
nationalen Diskurs.  



 epd-Dokumentationy31/2025yy37 

 

Unterricht über das Judentum als christliche 
Selbstvergewisserung? – Ein antisemitismuskritischer Seitenblick 
auf den Religionsunterricht 

Dr. Christoph Picker 

Pädagogische Fortbildungen gehören nicht zu den 
Kernkompetenzen Evangelischer Akademien. Im 
Rahmen des Verbundprojekts »Christliche Signa-
turen des zeitgenössischen Antisemitismus« ha-
ben sich die Evangelische Akademie der Pfalz 
und die Evangelische Akademie Loccum trotzdem 
an die Ausrichtung von insgesamt vier religions-
pädagogischen Wissenschaft-Praxis-Dialogen 
gewagt. Unterstützt wurden sie vom Erziehungs-
wissenschaftlichen Fort- und Weiterbildungsinsti-
tut der Kirchen in Rheinland-Pfalz, vom Religi-
onspädagogischen Zentrum Loccum und vom 
Leibniz-Institut für Bildungsmedien/Georg-Eckert-
Institut. Im Mittelpunkt der Tagungen stand das 
Nachdenken über Darstellungen des Judentums 
in Unterrichtsmaterialien. Die folgenden Thesen 
beruhen auf persönlichen Beobachtungen. Sie 
verstehen sich als kritische »Seitenblicke« eines 
eher Außenstehenden und sollen zur Diskussion 
anregen. 

1. Der christliche Religionsunterricht ist aufgrund 
einer tiefen historischen Imprägnierung des Chris-
tentums besonders anfällig für die Reproduktion 
und Verfestigung antijüdischer Stereotypen und 
latenten Antisemitismus. Das Phänomen ist hart-
näckig. 

2. Die Problematik betrifft nicht nur Unterrichts-
einheiten zum Judentum, sondern auch die Be-
schäftigung mit neutestamentlichen Themen. Im 
und neben dem Unterrichtsgeschehen gewinnt 
israelbezogener Antisemitismus im Zusammen-
hang des Israel-Palästina-Konflikts an Bedeutung. 

3. Die Reproduktion antijüdischer Stereotypen in 
Schulbüchern, »grauen« Unterrichtsmaterialien 
und im Unterrichtsgeschehen erfolgt häufig ohne 
erkennbar bösen Willen. In den letzten Jahren 
hat sich die Situation spürbar verbessert. Trotz 
steigenden Problembewusstseins bei Lehrkräften, 
Schulbuchautor*innen, Lehrplanverantwortlichen 
und Verlagsvertreter*innen werden aber weiter-
hin antisemitische Muster tradiert. 

4. Die Ausbildung von Religionslehrkräften leistet 
keine hinreichende Sensibilisierung. Es gibt zahl-
reiche Fortbildungsangebote, die Nachfrage ist 
begrenzt. Gut erreicht wird eine bereits problem-

bewusste Zielgruppe. In der Breite wird die päda-
gogische und fachdidaktische Bedeutung des 
Phänomens nicht sehr hoch priorisiert. 

5. Im Rahmen von Fortbildungen erwarten Lehr-
kräfte vor allem unmittelbar praxisrelevante Hil-
festellungen und Materialien. Forschungs- und 
Fortbildungsbemühungen zur Sache gewinnen 
leicht den Charakter sachkundiger, aber mehr 
oder weniger oberflächlicher »Auffindungsmissi-
onen«. 

6. Das Interesse an Begegnungen mit »authenti-
schem« Judentum ist groß. Jüdische Akteure sind 
davon häufig überfordert. Gleichzeitig werden sie 
– etwa bei der Erstellung von Unterrichtsmateria-
lien – mitunter immer noch ignoriert. 

7. Wünschenswert ist eine vertiefte, selbstreflexi-
ve Auseinandersetzung von Lehrkräften, Schul-
buchautor*innen, Lehrplanverantwortlichen, 
Fachdidaktiker*innen und Verlagsvertreter*innen 
mit der Problematik. 

8. Die Verunsicherung von Religionslehrkräften, 
Lehrplanverantwortlichen, Autor*innen und Ver-
lagsvertreter*innen bedarf besonderer Aufmerk-
samkeit. Skandalisierungen sind ähnlich schäd-
lich wie Verharmlosungen. 

9. In christlichen Unterrichtsmaterialien zum 
Judentum taucht häufig ein unbestimmtes »Wir« 
auf. Dahinter verbirgt sich eine Grundfrage des 
konfessionellen Religionsunterrichts an öffentli-
chen Schulen: ungeklärte religiöse Identitätsfra-
gen im Spannungsfeld von Lehrplanverantwortli-
chen, Autor*innen, Lehrkräften und Schü-
ler*innen. 

10. Der christliche Unterricht über das Judentum 
dient mitunter weniger der Beschäftigung mit 
dem Judentum als der indirekten Bearbeitung 
christlicher Identitätsverunsicherungen. 

11. Im Dienste christlicher Selbstvergewisserung 
wird das Judentum orthodox oder liberal, plural 
oder uniform, befremdlich oder nah, antiquiert 
oder progressiv, exotisch oder »normal« gezeich-
net. Ähnlich interessengeleitet ist der mehr oder 



38yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

weniger intensive und oft unreflektierte Konnex 
zwischen den Themen Judentum, Antisemitis-
mus, Nationalsozialismus und Israel. 

12. Im jüdischen Religionsunterricht und im au-
ßerschulischen kirchlichen Unterricht spielt die 
Bearbeitung von Identitätsfragen eine explizitere 
Rolle als im christlichen Religionsunterricht in der 
Schule.  

 

 
  



 epd-Dokumentationy31/2025yy39 

 

Antisemitismuskritische Religionspädagogik –
Antisemitismuskritisch unterrichten? 

Dr. Juliane Ta Van, 
Dr. Christian Staffa 

Zum Verständnis: Antisemitismuskritische 
Religionspädagogik  

Unter einer antisemitismuskritischen Religions-
pädagogik verstehen wir eine Religionspädagogik, 
die sich in ihrer Anlage und Bezogenheit hinsicht-
lich ihrer Verwobenheit in antisemitische Denk-
logiken und Strukturen selbstreflexiv und selbst-
kritisch prüft. Wir bezeichnen damit einen grund-
legenden Modus, der jeglicher Dimension der 
Religionspädagogik inhärent sein sollte. Gemeint 
ist dabei nicht allein eine Kritik des Antisemitis-
mus, sondern eine selbstreflexive und -kritische 
Bewusstheit für die Anfälligkeit für an antisemiti-
sche Stereotypen anschlussfähige Denkmuster im 
je eigenen Wahrnehmen, Denken, Deuten und 
Handeln. 

Unter einer antisemitismuskritischen Religions-
pädagogik verstehen wir eine Religionspädago-
gik, die grundsätzlich auf den Religionsunterricht 
bezogen ist und zugleich stets über ihn hinaus 
denkt. Als Theorie religiösen Lehrens und Ler-
nens im Modus von Bildung, Erziehung und So-
zialisation zielt sie auf religiöse Bildung. Diese ist 
Anliegen der Religionspädagogik und damit eine 
zentrale Aufgabe des Lernortes Religionsunter-
richt. Zugleich ist diese Aufgabe in der Ganzheit 
nicht allein von diesem zu bewältigen. Eine anti-
semitismuskritische Religionspädagogik umfasst 
somit den Lernort Religionsunterricht und alle 
weiteren Kontexte, in denen sich religiöse Bil-
dungsprozesse ereignen. 

Eine antisemitismuskritische christliche Religi-
onspädagogik verstehen wir daher als eine Religi-
onspädagogik, die diesen grundlegenden Modus 
in all diesen Dimensionen von historischer, sys-
tematischer, empirischer, komparativer oder di-
daktischer Religionspädagogik vollzieht. Eine 
antisemitismuskritische christliche Religionspä-
dagogik, besonders aus evangelischer Perspekti-
ve, ist sich dann in ihrer Anlage ihrer eigenen 
Anfälligkeit für vereinfachende Denklogiken, 
Dualismen, Abwertungen und Abgrenzungsbe-
mühungen gegenüber Jüdinnen:Juden und Juden-
tum bewusst. Sie reflektiert ihre Verantwortung, 
die erwachsen ist aus den Verstrickungen in anti-
semitische Denklogiken und Strukturen individu-
ell und institutionell, insbesondere für religiöse 

Bildungsprozesse in Schule, Gemeinde und Kir-
che. Eine antisemitismuskritische Religionspäda-
gogik bedenkt in ihren Konkretisierungen stets 
Ursprung und vor allem Wirkungen und An-
schlussfähigkeiten an antisemitische Muster mit. 

Für Religionsunterrichte konkretisiert bedeutet 
dies, dass eine antisemitismuskritische religions-
pädagogische Perspektive bei der Planung, 
Durchführung und Reflexion des Unterrichts un-
erlässlich ist und dies sowohl Inhalte als auch 
Methoden betrifft. Davon zu unterscheiden sind 
Interventionen bei antisemitischen Vorfällen und 
die konkrete Thematisierung von Antisemitismus 
im Sinne einer Wissensvermittlung, die ebenfalls 
beide unerlässlich sind und zu den Aufgaben aller 
Fächer in den Schulen gehören. 

Damit ergeben sich für den Religionsunterricht 
mehrere Aufgaben in Hinblick auf Antisemitis-
mus:  

1. Religionsunterricht vermittelt als ordentliches 
Lehrfach Wissen zum zeitgenössischen Antise-
mitismus, zum Antijudaismus und seinen Wir-
kungen und im Falle der Religionsunterrichte in 
christlicher Verantwortung zu den Verflechtun-
gen der Kirchen, z.B. während der Kreuzzüge, 
der Reformation und der Shoah.  

2. Davon losgelöst braucht es Kontakt und Dar-
stellungen des facettenreichen, zeitgenössischen 
Judentums, ohne ihm ausschließlich eine Opfer-
rolle zuzuschreiben.  

3. Schließlich müssen sich Lehrpersonen und 
Pädagog:innen sich ihrer christlichen Selbstent-
würfe, theologischen Erkenntnisse und christli-
chen Kernerzählungen vergegenwärtigen und 
diese antisemitismuskritisch reflektieren, sodass 
die biblischen Erzählungen und Deutungen, die 
sie im Rahmen des Unterrichts in das Zentrum 
der christlichen Religionsunterrichte stellen, ein 
Christentum skizzieren, das nicht auf die Nega-
tivstereotypisierung des Jüdischen angewiesen 
ist.  

Für alle drei gilt: Bildungsmedien spielen eine 
besondere Rolle. In der gemeinsamen Empfeh-
lung des Zentralrats der Juden in Deutschland 



40yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

und der Bund-Länder-Kommission der Antisemi-
tismusbeauftragen sowie der Kultusministerkon-
ferenz heißt es deshalb dazu, es »wird empfoh-
len, […] darauf hinzuwirken, dass der für die 
Genehmigung und die Auswahl von Schul-
büchern und anderen Bildungsmedien zuständige 
Personenkreis dafür sensibilisiert wird, dass in 
diesen Antisemitismus fächerübergreifend thema-
tisiert und zugleich auch nicht unterschwellig 
transportiert und verstärkt wird« (Zentralrat der 
Juden in Deutschland et al., 2021, S. 11). 

In diesem Beitrag möchten wir einen Fokus auf 
die Hermeneutik biblischer Texte legen, die 
christlich gelesen ein christliches Selbstverständ-
nis begründen, welches Gefahr läuft, aufgrund 
von Abgrenzung und Selbstidealisierung an-
schlussfähig für Antisemitismus zu sein. Wir 
fragen zunächst, wie kann antisemitismuskritisch 
Religion mit Schulbüchern unterrichtet werden? 
Anschließend wollen wir erste Schritte zum Un-
terrichten von Antisemitismuskritik im christli-
chen Religionsunterricht andenken. Das langfris-
tige und zugegebenermaßen utopische Ziel ist, 
dass keine Reproduktion von Inhalten geschieht, 
die anschlussfähig sind oder Begründungen an-
bieten für zeitgenössischen (säkularen) Antisemi-
tismus. 

Vorab möchten wir unsere Position transparent 
machen. Zu unserem Aufgabenfeld gehört die 
Steuerung des Netzwerkes antisemitismuskriti-
sche und rassismuskritische Religionspädagogik 
und Theologie (narrt). Im Rahmen dieses Netz-
werkes wurden bereits zahlreiche Arbeiten zu 
Bildungsmedien begleitet und diskutiert, Tagun-
gen veranstaltet oder Workshops gehalten sowie 
digitale Cafés angeboten, in denen aktuelle Anlie-
gen bearbeitet werden. Wir tun dies vornehmlich 
als christliche Theolog:innen und Religionspäda-
gog:innen mit dem Blick auf unsere individuellen 
und institutionellen Verflochtenheiten, in der 
Überzeugung, dass sich Antisemitismus nur dann 
wirklich bekämpfen lässt, wenn wir uns und 
unsere Tradition als Teil des Problems verstehen 
lernen. (narrt, 2024) Wir sehen uns dabei auch 
eingespannt in das grundlegende christliche 
»schon und noch nicht« im Verstehen und Bear-
beiten, dessen was wir versuchen im Folgenden 
zu beschreiben.  

Antisemitismuskritisch unterrichten mit  
Schulbüchern 

Antisemitismuskritisch unterrichten bedeutet, 
dass insbesondere dann, wenn in christlichen 
Religionsunterrichten Erzählungen aufgegriffen 

werden, die Jesus und seine Mitmenschen thema-
tisieren, sich Pädagog:innen fragen müssen, in-
wiefern sie hier nun identitätsstiftend Christliches 
beschreiben und dabei möglicherweise zu Lasten 
von Judentum und auch heutigen Jüdinnen:Juden 
agieren. Das ist oft nicht leicht zu beantworten 
oder zu sehen, deshalb wollen wir im Folgenden 
vor allem für diese ersten Zugänge sensibilisieren. 

Aus diesem Grund führen wir hier einige Beispie-
le von Verzerrungen in Schulbüchern an, wobei 
wir an dieser Stelle auf Belege verzichten, weil sie 
einzelne Verlage und Autor:innen verantwortlich 
machen würden, obwohl es um strukturelle Her-
meneutik- und Darstellungsprobleme geht. Auch 
wenn es Ausnahmen gibt, so ist doch noch im-
mer eine Grundstruktur zu bemerken, die das 
eigene Christliche oft eher implizit als explizit vor 
einer Negativfolie des Judentums beschreibt. 

Einbettung der biblischen Erzählungen  

Schlägt man Schulbücher für den Religionsunter-
richt auf, so fällt in der Bildsprache auf, was der 
Text und die Aufgaben den Schüler:innen vermit-
teln wollen. Dabei sind Personen häufig eindeutig 
gezeichnet. Es hilft daher, sich zu fragen, was für 
eine Geschichte die Bilder erzählen und wie diese 
wirkt.  

   Wer wirkt bedrohlich und wer freundlich? 

   Sympathisch oder beängstigend? 

   Wer steht im Licht und wer im Schatten?  

   Wer wird alt oder veraltet dargestellt, wer 
eher frisch, aktuell und damit klar? 

   Ist die Seite eher hell gestaltet oder dunkel?  

Zugegebenermaßen sind dies durch unseren Fo-
kus geprägte Annahmen, die wir beim Wahrneh-
men der Seiten vornehmen. Gleichwohl verraten 
sie viel über die Sehgewohnheiten, die Assoziati-
onen und Denkwelten, in denen Verlage, Grafi-
ker:innen und Schulbuchautor:innen – aber auch 
wir als Lesende, Lehrende oder Schüler:innen – 
verwoben sind. Die Doppelseiten stellen einen 
Rahmen bereit, in denen die Bilder ihre Wirkung 
entfalten – sind diese hell oder eher dunkel, 
warm oder kalt, vertraut oder fremd? Wenn es in 
der fünften Klasse um den Sonntag als Ruhetag 
geht, an dem man sich erholen kann – so sind die 
Seiten freundlich, hell und einladend. Der Schab-
bat wird in der Reihe zum Judentum hingegen 
häufig dargestellt als ein Tag, der von besonderer 



 epd-Dokumentationy31/2025yy41 

 

Würde und Schwere umgeben ist. Geprägt von 
Regeln und Strenge, auffälliger Kleidung und 
Einschränkungen. Noch auffälliger ist dies, wenn 
explizite Reihen zum Judentum oder Islam aufge-
schlagen werden. Hier wird Nähe und Distanz in 
der Regel unmittelbar nur über die Bildsprache 
schon sichtbar. Aber auch, wer Auskunft erteilen 
soll und offen zu sein hat, und wer Fragen stellen 
bzw. in den Dialog gehen will. Dafür sind Figu-
renkonstellationen und Darstellungen besonders 
interessant. Gerade wenn biblische Erzählungen 
bebildert werden, sind Deutungen in den Illustra-
tionen aufschlussreich.  

   Wie wird der biblische Text erzählt, wenn 
man nur die Figuren auf den Bildern sieht? 

   Wer übernimmt Hauptrollen bzw. steht im 
Fokus?  

   Wie werden die biblischen Figuren beschreib-
bar durch die Bilder? 

   Auf welche Charaktereigenschaften kann man 
anhand der Bilder schließen?  

   Welche Emotionen werden durch die Bilder 
übertragen?  

   Zu welchen Figuren kann Nähe oder Distanz 
aufgebaut werden?  

So wird in der Passionserzählung oft mit Licht 
und Schatten gearbeitet, die Schuld und Unschuld 
klar verteilt visualisiert. Auch die Geschichte von 
der sogenannten Ehebrecherin, die nach jüdi-
schem Rechtsverständnis nie alleine verurteilt 
wird, schon gar nicht mit dem Tod, wird mit 
einem schneeweiß gekleideten Jesus und sehr 
knochigen Menschen, die gegen den Textbefund 
Steine in den Händen sowie eine Thorarolle hal-
ten, bebildert. Auch sonst ist die Kleidung der 
Figuren auffällig: weiß, sauber und irgendwie 
ordentlich versus besonders auffällig oder 
schmutzig. Figuren sollen wiedererkannt, die 
Geschichte nachvollziehbar und für die Schü-
ler:innen erinnerbar werden. Die Figurendarstel-
lungen illustrieren auf diese Weise auch die Posi-
tionen und Sichtweisen, die den Schüler:innen 
vermittelt werden sollen, samt der entsprechen-
den Rollen. Wenn diese Darstellungen zur Ab-
wertung, Distanzierung, Schuldzuweisung, Ver-
besonderung u.s.f. zu Lasten des Judentums und 
heutigen Jüdinnen:Juden oder zur Idealisierung 
des Christentums dienen, dann sind sie mindes-
tens anschlussfähig an Antisemitismus und soll-

ten hinsichtlich ihrer Wirkung und Bedeutung 
reflektiert werden. 

Neben der Wahrnehmung der Seitengestaltung, 
mit den Bildern und dargestellten Figuren, sind 
auch die Überschriften und Aufgabenstellungen 
aussagekräftig und spannungsreich. Überschriften 
sollen das Lesen und schnelle Erfassen der Inhal-
te ermöglichen. Sie sollen Interesse und Neugier 
wecken. Geheimnisvolles, Rätselhaftes, Mysti-
sches oder Gewaltreiches wecken schnell das 
Interesse und verleiten dazu, auf den Seiten zu 
verweilen. Dazu vermitteln Überschriften auch 
Positionen im gesellschaftlichen Gefüge (uralt, 
fremd, fern). All dies macht Überschriften anfällig 
für Aussagen, die auch säkularen Antisemitismus 
transportieren oder ihn bedienen. Aufgabenstel-
lungen zielen hingegen auf die Auseinanderset-
zung mit den Inhalten auf den Seiten. Lange Zeit 
gab es in Schulbüchern keine Aufgaben. Inzwi-
schen finden sich operationalisierte Aufgabenstel-
lungen in allen Schulbüchern, die eine Anregung 
sind für den Unterricht und in diesem verwendet 
werden können. In der Vorbereitung auf den 
Unterricht ist es notwendig, sich zu fragen, wozu 
welche Aufgaben im eigenen Unterricht einge-
setzt werden sollen. Die Aufgabenstellungen 
können folgendermaßen befragt werden: 

   Wie ist der intendierte Lösungsweg konzipiert? 
Gibt es nur einen oder mehrere Wege, eine 
oder mehrere Lösungen? 

   Wird dort, wo es um Deutungen geht, deut-
lich, dass es um Deutungen geht oder wird 
hier eher ein Tatsachenbericht suggeriert?  

   Sind bei den Aufgaben zu Bibelstellen mehrere 
Auslegungsmöglichkeiten mitgedacht?  

   Wenn Aufgaben zu biblischen Erzählungen 
zur Konturierung von Judentum und Christen-
tum dienen, wird deutlich, dass die Texte für 
eine Zeit sprechen möchten, in denen es das 
Judentum und das Christentum so noch nicht 
gab?  

   Dient die Aufgabe der Reproduktion, Sichtung 
oder Sammlung von Stereotypen?  

   Ist in der Aufgabe eine Situation oder ein 
Problem geschildert, das nicht von Schü-
ler:innen gelöst werden kann?  

   Werden in den Aufgaben implizit oder explizit 
Positionierungen und Rollenzuschreibungen 
vorgenommen? Welche Figuren werden in den 



42yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

Aufgabenstellungen berücksichtigt und welche 
Position kann zu ihnen eingenommen wer-
den? Wird in der Aufgabenstellung die Illustra-
tion berücksichtigt? 

Aufgaben können Lernwege der Schüler:innen 
eröffnen, die in ihrer Anlage bereits auf Viel-
stimmigkeit statt Vereindeutigung setzen, die 
Perspektivenvielfalt unterstützen, Stereotypisie-
rungen vermeiden und unterschiedliche Positio-
nen ermöglichen.1 

Antisemitismuskritik unterrichten 

Antisemitismuskritisch mit Schulbüchern Religion 
zu unterrichten, bedeutet, wie oben dargelegt, 
sensibel für die eigenen Verstrickungen in Anti-
semitismus und die antisemitischen Selbstbilder 
zu werden. Da der säkulare, zeitgenössische An-
tisemitismus aus unserer Sicht nicht ohne die 
christlichen Signaturen des Antisemitismus aus-
kommt, ist es notwendig, Schüler:innen zu befä-
higen, in ihren christlichen Selbstbildern einer-
seits auf Spurensuche zu gehen und andererseits 
ihr christliches Selbstverständnis so zu entwi-
ckeln, dass es nicht auf antisemitische Projektio-
nen angewiesen ist. Auf diese Weise kann Anti-
semitismuskritik auch unterrichtet werden. Wir 
verstehen dies als Befähigung zur antisemitis-
muskritischen Reflexion der eigenen christlichen 
Identität.  

Ein Weg dahin wäre aus unserer Sicht, Lehrkräf-
ten Fragen anzubieten, mit denen sie biblisches 
Wissen mit kritischer Rezeption und damit pro-
duktiver Aneignung biblischer Texte vermitteln 
können. Diese Fragen gelten aus unserer Sicht 
generell für Religionsunterricht oder andere Lern- 
und Bildungsorte, aber auch für spezifisch expli-
zite Bearbeitung von Antisemitismus/ 
Antijudaismus. Diese Fragen können sowohl für 
den eigenen Umgang mit Texten und Materialien, 
als auch in konkreten Lern- und Lehrsituationen 
zur Sensibilisierung der Schüler:innen für die 
christlichen Signaturen des Antisemitismus ver-
wendet werden. 

Hilfreich sind aus unserer Sicht zum Beispiel 
folgende Fragenkreise, die Lehrer:innen exempla-
risch mit Schüler:innen einüben können.  

Fragen zur Wahrnehmung der Übersetzung und 
Textverständnisse: 

   Welche Übersetzung wurde gewählt? 

   Wie wurde der Text in den anderen Überset-
zungen übertragen? Worin unterscheiden sich 
die Übersetzungen? Ändern sich dadurch Aus-
sagen? 

   Gibt es die Erzählung auch in anderen Bü-
chern der Bibel? Wenn ja, wie wird sie dort 
erzählt? 

   Für wen wurde der Text geschrieben? 

   Welche Textgattung liegt vor? Welche Wir-
kung sollte der Text, als er verfasst wurde, er-
zielen? 

   In welcher Zeit und unter welchen Umständen 
wurde der Text verfasst? (kulturelle, religiöse, 
politische und soziale Kontexte) 

Diese exegetischen Fragestellungen verhindern 
noch nicht an sich, dass Texte antisemitismus-
anschlussfähig gelesen werden können. Biblische 
Texte blicken, wie oben beschrieben, teilweise 
auf eine lange Tradition der antijüdischen/ 
antisemitischen Auslegung zurück, die sich in 
Bibelübersetzungen, Kommentaren und Handrei-
chungen spiegeln.2 Gleichwohl sensibilisiert die 
Wahrnehmung unterschiedlicher Deutungen ein 
und derselben Textstelle für die Deutungen, die 
jeweils durch Lesende eingetragen werden, aber 
auch für die Vielstimmigkeit, mit denen Texte der 
Bibel gelesen und gehört werden können. Viel-
stimmigkeit sehen, verstehen und aushalten ler-
nen, ist aus unserer Sicht ein wichtiges Lernziel 
antisemitismuskritischer Bildung. 

Fragen zur Hermeneutik: 

   Verstärkt der biblische Text eine Vorstellung 
der Erfüllung, Ablösung oder Ersetzung des 
Judentums durch das Christentum? Welche 
Alternativen zu dieser Substitutionsperspekti-
ve gibt es? Wird durch die gewählte Bibel-
übersetzung oder Kontextualisierung ein An-
tijudaismus eingetragen? 

   Wird durch die Einbettung des biblischen 
Textes eine Vorstellung eines fernen, fremden, 
unterlegenen, uralten, dunklen, sonderbaren 
… Judentums gezeichnet oder entsteht dieser 
Eindruck durch die Gegenüberstellung mit 
dem Christentum?  

   Werden die biblischen Texte ausschließlich 
aus christlicher Sicht verwendet und interpre-
tiert? Gibt es alttestamentliche oder rabbini-
sche Interpretationshilfen? 



 epd-Dokumentationy31/2025yy43 

 

   Verstärken die Aufgaben, Bilder und Hinweise 
zu den biblischen Textstellen eine einseitige, 
an Antisemitismus anschlussfähige Lesart? 

   Wirken die Illustrationen zu den biblischen 
Texten einseitig oder polarisierend bzw. lösen 
sie negative und positive Emotionen eindeutig 
verteilt aus?  

Antisemitismuskritik unterrichten bedeutet daher 
auch, Auslegungstraditionen, Mechanismen und 
Wirkungen antisemitischer Bilder und Deutungen 
transparent und verstehbar zu machen. Dies for-
mulieren wir als ein weiteres Lernziel antisemi-
tismuskritischer Bildung. 

An der Passionsgeschichte können wir kurz an-
deuten, was das bedeuten könnte. Hier ließe sich 
durch die Frage nach den möglichen Motivatio-
nen von Judas und den Hohepriestern und des 
Pilatus schon eine Vielzahl von Deutungsmög-
lichkeiten anbahnen, die durch historische Kon-
textualisierungen das alte Verrats- oder Ver-
schwörungsmotiv durchbrechen. Zu Akribie und 
Phantasie ermutigt, könnten Lernende eine Band-
breite an möglichen Motiven herausarbeiten, die 
nicht einfach die Texte des NT revidieren, aber 
eben für andere als die Negativerzählungen z.B. 
im Kontext der Passionsgeschichten öffnen. Und 
darum sollte es gehen: eine Hermeneutik, die 
einerseits sehr genau wahrnimmt, was für Kon-
flikte in den Evangelien selbst verhandelt werden, 
welche Polemiken warum in den Gemeinden der 
Evangelisten virulent waren und was aus den 
jeweiligen Stellen anderes zu lesen sein könnte 
als das dualisierende gute Jesuanische und das 
schlechte Jüdische. Dies ist ja in sich schon durch 
das Jude-sein Jesu problematisch. Zugegeben 
eine komplexe Aufgabe … 

Summa 

Antisemitismuskritik zu unterrichten, bedeutet 
also einerseits, angesichts von Rezeptions-
geschichte Verirrungen und Negativzuschreibun-
gen an »die Juden« zu thematisieren und damit 
explizit das Thema Antisemitismus und seine 
christliche Signatur zu bearbeiten. Damit werden, 
wie angedeutet, auch Mechanismen säkularen 
Antisemitismus verstehbarer und in ihren so 
grundlegenden Feindbildkonstruktionen bearbeit-
bar. Antisemitismuskritisch unterrichten bedeutet 
weiterhin, dass sich Lehrpersonen ihrer eigenen 
Konstruktionen und Traditionen, in denen sie 
stehen, bewusst sind und reflexiv bearbeiten. 
Ganz ohne, dass das Thema Antisemitismus oder 
Judenfeindschaft im Curriculum aufgerufen ist, 

geht es grundlegend darum, »antijüdisch rezipier-
te biblische Erzählungen vor dem Hintergrund 
der Kontextualisierungen anders zu erzählen. Ziel 
sind dadurch erzeugte Irritationen bei gewohnten 
Erzählungen, verändertes Hören und Vielstim-
migkeit in neu Gehörtem.«3 Das wäre eine Grund-
satzaufgabe, die der Antisemitismusprävention 
dient und dabei, und das ist uns besonders wich-
tig, christliche Glaubens,-Denk- und Lebenswei-
sen stärkt, weil sie kein Negativ-Gegenüber mehr 
brauchen, den Horizont öffnet und lebenswichti-
ge Ambiguitätstoleranz erschließt.  

»Zu fragen bleibt: Dient unser Christusbekenntnis 
primär christlichem Heilsegoismus und der Bestä-
tigung christlicher Identität oder dient es – als 
christliches Bekenntnis zu einem Juden – der 
Öffnung unserer Verschlossenheit im Blick auf 
fremde Identitäten anders Glaubender? Vielleicht 
kommen wir an dieser Stelle erst weiter, wenn 
wir bereit wären, das traditionelle offenbarungs-
theologische Inklusionsverhältnis umzukehren: 
Christen haben gelernt, die alttestamentliche Ge-
schichte im Licht des Christusereignisses zu in-
terpretieren; es wäre an der Zeit, die Christus-
offenbarung im Lichte der Sinaioffenbarung zu 
verstehen. Gerade von der Geschichte des Bundes 
Gottes mit seinem Volk, vom ›Urfaktum Immanu-
el‹ her würde dann das Christusgeschehen zu 
leuchten beginnen – und zwar als offene Frage an 
uns.«4 

Gerade in Zeiten christlicher und nationaler, ex-
klusiver und aggressiver Identitätskonstruktionen 
auch oder leider gerade in besonderem Maße bei 
Jugendlichen, aber bei weitem nicht nur da, die 
Homogenität und »Reinheit« suggerieren, gilt es, 
diese offene theologische und so auch religions-
pädagogische Frage als produktiven Zugang zur 
und Bestandteil der eigenen religiösen, christli-
chen Entwicklung zu verstehen und pädagogisch 
zu fördern. Mit dieser Frage könnte sich unser 
christliches Selbstbild verändern, öffnen. Das 
wäre dann eine von jüdisch-christlichem Lernen 
inspirierte Bildungspraxis an eigenen und frem-
den Traditionen, aber auch mit gegenwärtigen 
realen und nicht fiktiven jüdischen Gesprächs-
partner:innen. Ein Gespräch auf Augenhöhe, das 
geschichtsbewusst eine Erziehung zur Zartheit 
wachsen ließe an unserer so polyphonen Wirk-
lichkeit, wie sie doch biblisch zu verstehen wäre 
und wie sie allein als nicht unveränderbar auf-
scheinen könnte. Der Weg dahin geht wohl nur 
über das Bewusstsein des immer neuen Anfangs 
und der dazugehörigen antisemitismuskritischen 
Theologie, Religionspädagogik und Bildungspra-
xis, die sich über die fundamentale Verstrickung 



44yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

unserer Traditionen und Glaubensweisen Re-
chenschaft gibt, sowie zum Gegenstand von Bil-
dungshandeln macht und damit das Potential 
einer realistischen hoffnungsvollen christlichen 
Praxis sichtet, hebt und vermittelt.  

Literaturverzeichnis 

Dihle, A., Gautier, D., Herbst, K., Schmidt, N., 
Staffa, C. & Ta Van, J. (2024). Die Repräsentation 
des Judentums in Schulbüchern und anderen 
Unterrichtsmaterialien: Ein antisemitismuskriti-
scher Fragenkatalog zur Verbesserung der Dar-
stellung. https://narrt.de/die-repraesentation-des-
judentums-in-schulbuechern-und-anderen-
unterrichtsmaterialien-ein-
antisemitismuskritischer-fragenkatalog-zur-
verbesserung-der-darstellung-2/  

Dihle, A. & Ta Van, J. (2025a). »Aber es steht 
doch so in der Bibel!« – Grundlagen einer antise-
mitismuskritischen Umgangsweise mit biblischen 
Texten des Zweiten Testaments in Bildungsme-
dien. In J. Willems & A. Dihle (Hrsg.), Inventur. 
Schulbücher jüdisch-christlich bedenken: Antise-
mitismuskritische Perspektiven auf religionspäda-
gogische Bildungsmedien (S. 171–185). Juventa 
Verlag. 

Dihle, A. & Ta Van, J. (2025b). »Aber es steht 
doch so in der Bibel!« – Konkretionen einer anti-
semitismuskritischen Arbeit mit Bibeltexten in 
Bildungsmedien. In J. Willems & A. Dihle 
(Hrsg.), Inventur. Schulbücher jüdisch-christlich 
bedenken: Antisemitismuskritische Perspektiven 
auf religionspädagogische Bildungsmedien 
(S. 186–211). Juventa Verlag. 

Gesprächskreis Juden und Christen. 
(2023). Darstellung des Judentums im Unterricht.  

Herbst, J.-H. (2022). Unterrichtsmaterialien als 
Ort der Ideologieproduktion? Perspektiven kriti-
scher Religionsbuchanalyse in der Gegen-
wart. Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädago-
gik, 21(1), 115–134. 

narrt. (2024, 12. Juli). Über das Projekt: narrt. 
https://narrt.de/ueber-das-projekt/ 

Pangritz, A. Der Holocaust als Wendepunkt. 
Eberhard Bethges Beitrag zur Erneuerung des 
christlich-jüdischen Verhältnisses, in: Vergegnun-
gen, Umbrüche und Aufbrüche. Beiträge zur The-
ologie des christlich-jüdischen Verhältnisses, 
Leipzig 2015, 145 – 165. 

Spichal, J. (2015). Vorurteile gegen Juden im 
christlichen Religionsunterricht: Eine qualitative 
Inhaltsanalyse ausgewählter Lehrpläne und 
Schulbücher in Deutschland und Österreich. Ar-
beiten zur Religionspädagogik: Bd. 57. V&R uni-
press.  

Spichal, J. (2019). Antijüdische Vorurteile in 
Lehrplänen und Schulbüchern für die Grundschu-
le. Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik, 
18(1), 124–133. 

Staffa, C. & Ta Van, J. (2022). Evangelischer Reli-
gionsunterricht und Bildung gegen Antisemitis-
mus? Ein theologisch-religionspädagogisches 
Gespräch. In: J. Bernstein, M. Grimm & S. Müller 
(Hrsg.), Schule als Spiegel der Gesellschaft. Anti-
semitismen erkennen und handeln. Wochenschau 
Verlag, 360–372. 

Zentralrat der Juden in Deutschland, Bund-
Länder-Kommission der Antisemitismusbeauftrag-
ten & Kultusministerkonferenz (Hrsg.). 
(2021). Gemeinsame Empfehlung des Zentralrats 
der Juden in Deutschland, der Bund-Länder-
Kommission der Antisemitismusbeauftragen und 
der Kultusministerkonferenz zum Umgang mit 
Antisemitismus in der Schule.  

Anmerkungen: 
1 Weitere Orientierung bieten zur Verwendung, Erstellung und Prüfung von 

Schulbüchern z.B. Fragenkataloge (Dihle & Ta Van 2025b; Dihle et al., 

2024; Gesprächskreis Juden und Christen, 2023; Herbst, 2022; Spichal, 

2015, 2019). 

2 Dihle & Ta Van, 2025a, 2025b. 

3 Staffa, Ta Van, 339. 

4 Pangritz, 164. 

 

  



 epd-Dokumentationy31/2025yy45 

 

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren 

Maria Coors 
Historikerin, Projektleiterin »Weißt Du wer ich 
bin?« bei der Arbeitsgemeinschaft Christlicher 
Kirchen in Deutschland (ACK) 

Dr. Thomas Haury 
Soziologe und Autor 

Dr. habil. Klaus Holz 
Evangelische Akademien in Deutschland e.V., 
fachliche Leitung des Verbundprojektes »Christli-
che Signaturen des zeitgenössischen Antisemitis-
mus« 

Niklas Lämmel 
Promotionsstudent an der Universität Kassel 

Dr. Christoph Picker 
Direktor der Evangelischen Akademie der Pfalz  

Dr. Christian Staffa 
Studienleiter an der Evangelischen Akademie zu 
Berlin und Antisemitismusbeauftragter der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland (EKD) 

Dr. Juliane Ta Van 
Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Comenius-
Institut, Münster 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



46yy31/2025yepd-Dokumentation 

 

 



 

Jahrgang 2024 

43/24 – Tag der Deutschen Einheit Predigten von 
Landesbischöfin Kühnbaum-Schmidt und Erzbischof 
Koch, Schwerin, 3. Oktober 2024 / 75 Jahre Deutscher 
Evangelischer Kirchentag Texte vom Kirchentag in 
Greifswald, 21. September 2024 / Eröffnung der In-
terkulturellen Woche Geistliche Impulse von Bischof 
Ackermann und Präses Latzel, Saarbrücken, 21. Sep-
tember 2024 / Jahresempfang des Arbeitskreises 
Evangelischer Unternehmer Impulsvortrag von Lan-
desbischof Kopp, Frankfurt/Main, 25. September 2024 
24 Seiten / 3,60 € 

44/24 – Interreligiöser Gottesdienst in Erinnerung an 
den Überfall auf Israel (Bischof Stäblein/Rabbiner 
Nachama/Bundespräsident Steinmeier, Berlin, 7. Okto-
ber 2024) – Gedenkveranstaltung zum fünften Jah-
restag des Terroranschlags auf die Synagoge in Halle 
(Bundespräsident Steinmeier/ Zentralratspräsident 
Schuster/Landesbischof Kramer, Halle (Saale),  
9. Oktober 2024) – 20 Seiten / 2,80 € 

45/24 – Flüchtlingsschutz unter Druck. Wie vertei-
digen wir das Recht auf Asyl? 24. Berliner Symposium 
zum Flüchtlingsschutz, 24. bis 25. Juni 2024 
28 Seiten / 3,60 € 

46/24 – Diskurskultur und politische Bildung –  
Die Evangelischen Akademien in einer Zeit der 
Transformation (Positionspapier der Ev. Akademien in 
Deutschland, 23. Oktober 2024) – Stellungnahmen zur 
Demokratie (Evangelische Akademien in Ostdeutsch-
land, August 2024) – Vorschläge der Diakonie 
Deutschland für ein Suizidpräventionsgesetz  
(Berlin, 7. August 2024) – 24 Seiten / 3,60 € 

47/24 – Reformationstag 2024 (Predigten und Vorträge) 
32 Seiten / 4,30 € 

48/24 – Die evangelische Kirche in Deutschland in 
der Pandemie – Erste Ergebnisse aus dem internati-
onalen Forschungsprojekt Recov-19  
(Dr. Hannah Grünenthal, Universität Bremen)  
16 Seiten / 2,80 € 

49/24 – Verleihung des ökumenischen Predigtpreises 
2024 (13. November 2024, Schlosskirche der Universität 
Bonn) – 28 Seiten / 3,60 € 

50/24 – Synodentagung (1) Texte zur Generalsynode 
der VELKD und der UEK-Versammlung, Würzburg,  
8. bis 11. November 2024 – 52 Seiten / 5,30 € 

51/24 – 25 Jahre Gemeinsame Erklärung zur  
Rechtfertigungslehre – 68 Seiten / 5,60 €  

Jahrgang 2025 

1-2/25 – Rüstungsexportbericht 2024 der Gemeinsa-
men Konferenz Kirche und Entwicklung (GKKE) 
60 Seiten / 6,60 € 

3/25 – Zwischen Paternalismus und Partizipation 
Kirchliche Mildtätigkeit als Herrschaftsform nach 1945? 
(Jahrestagung des Netzwerks Sinti Roma Kirchen, Ham-
burg, 27. bis 28. September 2024) – 52 Seiten / 6,60 € 

4/25 – Synodentagung (2) Texte zur Synode der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland (EKD), Würzburg,  
10. bis 13. November 2024 – 32 Seiten / 5,40 € 

5/25 – Religionspolitik gemeinsam neu denken.  
Perspektiven aus Religion und Politik im Diskurs zur 
Gestaltung einer zukunftsfähigen Religionspolitik in 
Deutschland (Fachtagung im Rahmen des Projekts 
MuslimDebate 2.0 der Alhambra Gesellschaft e.V. in 
Kooperation mit der Evangelischen Akademie zu Berlin, 
15. bis 17. März 2024) – 60 Seiten / 6,60 € 

7/25 – Synopse der Parteiprogramme zur Bundes-
tagswahl 2025 – 56 Seiten / 6,60 € 

8/25 – Gemeinsame Stellungnahme der Kirchen zum 
Entwurf des Zustrombegrenzungsgesetzes – Gedenk-
stunde im Bundestag für die Opfer des Nationalsozia-
lismus – Gedenken an Opfer des Magdeburger  
Anschlags – Diversität in der Kirche (Prof. Dr. Isolde 
Karle) – Letzter Synodenbericht von EKHN-Kirchen-
präsident Volker Jung – 28 Seiten / 4,50 € 

9/25 – Synodentagung (3) Texte zur Synode der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland (EKD), Würzburg,  
10. bis 13. November 2024 – 48 Seiten / 6,00 € 

10/25 – Ethische Theologie heute (Tagung der Evang. 
Akademie Tutzing in Kooperation mit dem Lehrstuhl für 
Systematische Theologie und Ethik an der Ludwig-
Maximilians-Universität München, 18. bis 19. November 
2024) – 52 Seiten / 6,60 € 

11-12/25 – 75 Jahre Grundgesetz – Gottesdienstreihe 
der Evangelischen Kirche in Deutschland im Jubiläums-
jahr 2024 – 84 Seiten / 8,50 € 

13/25 – Schwangerschaftsabbruch Stellungnahme und 
Diskussionsbeitrag der EKD (18.12.2024); Studie des 
Sozialwissenschaftlichen Instituts der EKD (aus SI-
Kompakt, Februar 2025); Gesetzentwurf und Antrag im 
Deutschen Bundestag (14.11.2024) – 36 Seiten / 5,40 € 

14/25 – Ökumenischer Lagebericht 2024 des Konfessi-
onskundlichen Instituts (Kollegium des Konfessions-
kundlichen Instituts des Evangelischen Bundes,  
Arbeitswerk der EKD (Bensheim)) – 68 Seiten / 7,00 € 

15/25 – »Wie hältst du’s mit dem Judentum?«  
Das Verhältnis zwischen Judentum und Christentum 
in den Konfessionen (Studientagung des Evangelischen 
Bundes mit Unterstützung der EKiR, Koblenz,  
3. bis 5. Oktober 2024) – 24 Seiten / 4,50 € 

16/25 – Verleihung Buber-Rosenzweig-Medaille –  
80. Todestag Dietrich Bonhoeffer – Fünfter Jahrestag 
der Morde von Hanau – Gedenkgottesdienst nach 
Anschlag in München – 20 Seiten / 3,50 € 

17/25 – Ist doch kinderleicht? Chancen und Heraus-
forderungen interreligiöser Elementarpädagogik 
(Fachtag, 18. November 2024, Köln) – 36 Seiten / 5,40 € 

18/25 – 1.700 Jahre Konzil von Nizäa (1) Predigt und 
Vortrag von Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Christoph Mark-
schies, Predigten von Landessuperintendent Dietmar 
Arends und Landesbischöfin Heike Springhart 
24 Seiten / 4,50 € 

 



 

Der Informationsdienst  
epd-Dokumentation  
(ISSN 1619-5809) kann 
im Abonnement oder 
einzeln bezogen werden. 
Pro Jahr erscheinen 
mindestens 50 Ausgaben. 

Bestellungen: 
GEP gGmbH Leserservice 
Postfach 1154 
23600 Bad Schwartau  
Tel.: 03861 5339-705 
Fax: 0451 4906-950 
E-Mail: gep-
leserservice@medienexpert.com 
Internet: http://www.epd.de 

Das Abonnement kostet mo-
natlich 37,00 € inkl. Versand 
(mit Zugang zum digitalen 
Archiv: 43,00 €). E-Mail-Bezug 
im PDF-Format 34,00 €. Die 
Preise für Einzelbestellungen 
sind nach Umfang der Aus-
gabe und nach Anzahl der 
Exemplare gestaffelt.  

Die Liste oben enthält den 
Preis eines Einzelexemplars; 
dazu kommt pro Auftrag eine 
Versandkostenpauschale 
(inkl. Porto) von 2,50 €. 
 
epd-Dokumentation wird auf 
chlorfrei gebleichtem Papier 
gedruckt. 

 

19/25 – Autonomie schützen, Freiheit wagen, neue 
Wege finden – Begleitung am Lebensende als gesell-
schaftliche Herausforderung (Hospiztagung der Evan-
gelischen Akademie Villigst, Schwerte, 31. Januar bis  
2. Februar 2025) – 40 Seiten / 5,40 € 

20/25 – Zum Tod von Papst Franziskus (Texte von 
VELKD, Konfessionskundliches Institut Bensheim, 
Weltkirchenrat) – 500 Jahre Bauernkrieg (Predigt 
Kirsten Fehrs) – Diakonisches Profil im 21. Jahrhun-
dert (Vortrag von Prof. Dr. theol. Markus Schmidt, Fach-
hochschule der Diakonie, Bielefeld) – 24 Seiten / 4,50 € 

21/25 – Ein Jahr ForuM-Studie: Kulturwandel im 
Fokus. Praktisch und theologisch weiterdenken  
(Tagung der Ev. Akademie der Nordkirche, des Christian 
Jensen Kollegs und der Stabsstelle Prävention – Fachstel-
le gegen sexualisierte Gewalt der Nordkirche. Breklum, 
14. bis 15. Februar 2025) – 44 Seiten / 6,00 € 

22/25 – 39. Deutscher Evangelischer Kirchentag (1) 
Eröffnungs- und Schlussgottesdienste, Bibelarbeiten 
Hannover, 30. April bis 4. Mai 2025 
40 Seiten / 5,40 € 

23/25 – 80. Jahrestag des Endes des Zweiten Welt-
kriegs in Europa am 8. Mai 2025 (Gemeinsame Erklä-
rung EKD/DBK, Ökumenischer Gottesdienst und Ge-
denkstunde im Bundestag (Reden Bundestagspräsiden-
tin Klöckner und Bundespräsident Steinmeier), Erklä-
rungen der GEKE und des LWB, Texte von Landesbi-
schof Kopp und Landesbischof Gohl) – 28 Seiten / 4,50 € 

24/25 – 39. Deutscher Evangelischer Kirchentag (2) 
Bibelarbeiten, Podien (Hannover, 30. April bis  
4. Mai 2025) – 48 Seiten / 6,00 € 

25/25 – 7. und 8. Friedensethischer Studientag der 
Evangelischen Akademien in Deutschland: Wie enden 
Kriege? – 29. Oktober 2024 (online) / Gefährdete Gren-
zen: Armenien und Georgien im Ringen um Freiheit  
und territoriale Integrität – 19. März.2025 (online) 
32 Seiten / 5,40 € 

26/25 – 50 Jahre Interkulturelle Woche Ökumenischer 
Gottesdienst und Festakt, Berlin, 16. Mai 2025 /  
Gemeinsames Wort der Kirchen, 28. April 2025  
Ökumenischer Gottesdienst zum DFB-Pokalfinale 
Berlin, 24. Mai 2025 – 20 Seiten / 3,50 € 

27/25 – 1.700 Jahre Konzil von Nizäa (2) Texte von 
Prof. Dr. Ulrich Körtner, Prof. Dr. Jerzy Sojka, Dr. 
Dagmar Heller, Dr. Martin Illert / Erklärung der Mit-
gliederversammlung der ACK und Wort des Deutschen 
Ökumenischen Studienausschusses (DÖSTA) / Berichte 
von Dr. Johannes Lorenz und Dr. Verena Hammes 
44 Seiten / 6,00 € 

28/25 – 39. Deutscher Evangelischer Kirchentag (3) 
Bibelarbeiten, Podien, Zentren (Hannover, 30. April bis  
4. Mai 2025) – 28 Seiten / 4,50 € 

29-30/25 – Friedenstüchtig werden – ethisch und 
theologisch, ökonomisch und ökologisch (Tagung der 
Martin-Niemöller-Stiftung und des Dietrich-Bonhoeffer-
Vereins für Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der 
Schöpfung e. V., Augustinerkloster zu Erfurt, 7. bis  
9. März 2025) – 64 Seiten / 7,00 € 

31/25 – Christliche Signatur des zeitgenössischen 
Antisemitismus – eine Bilanz (Fachtagung der  
Ev. Akademie zu Berlin, Ev. Tagungsstätte Berlin-
Schwanenwerder, 1. bis 3. April 2025) 
48 Seiten / 6,00 € 

 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (eciRGB v2)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails true
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 20
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Remove
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.16667
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.16667
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /DEU <FEFF00530065007400740069006e006700730020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e00200050004400460020006600fc007200200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500500072006500730073002d00450072007a006500750067006e0069007300730065000d005400720061006e00730070006100720065006e007a0065006e002000770065007200640065006e00200072006500640075007a00690065007200740020000d0052004700422013003e002000490073006f0063006f00610074006500640020003a005f00760032002c0020000d006b00650069006e00650020005000440046002d0058002d004b006f006e00760065007200740069006500720075>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides true
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks true
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        8.503940
        8.503940
        8.503940
        8.503940
      ]
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName (ISO Coated v2 300% \(ECI\))
      /DestinationProfileSelector /UseName
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /ClipComplexRegions true
        /ConvertStrokesToOutlines false
        /ConvertTextToOutlines false
        /GradientResolution 300
        /LineArtTextResolution 1200
        /PresetName <FFFE5B0048006F006800650020004100750066006C00F600730075006E0067005D00>
        /PresetSelector /HighResolution
        /RasterVectorBalance 1
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 8.503940
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /UseName
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice




