BERLINE’% OBERPFARR- UND DOMKIRCHE ZU BERLIN
DOM

Michael Brand

Parlamentarischer Staatssekretar und Beauftragter der Bundesregierung gegen
Antiziganismus und fiir das Leben der Sinti und Roma in Deutschland

Dritter Sonntag nach Epiphanias, 25. Januar 2026, 18 Uhr

Kanzelrede

Liebe Gemeinde, sehr geehrte Damen und Herren,

es gibt Orte, an denen die Worte anders klingen. Nicht weil die Akustik besser ist — obwohl sie es
hier ist —, sondern weil man spurt: Manche Satze haben Gewicht. Und manche Satze sind
schwer, weil sie eine Wahrheit tragen, die wir nicht wegsprechen kénnen.

Auschwitz ist so ein Wort.
Und der 27. Januar — die Befreiung von Auschwitz — ist so ein Datum.

Man kann dariiber sprechen wie Uber ein Kapitel der Geschichte.

Man kann Daten nennen, Ablaufe, Strukturen.

Aber wer einmal mit Uberlebenden gesprochen hat, wer ihre Stimmen gehért hat, der merkt:
Das Entscheidende ist nicht, dass wir ,,wissen“.

Das Entscheidende ist, dass wir begreifen, was dieses Wissen flr uns bedeuten muss.

Ceija Stojka, eine Uberlebende, hat es so geschrieben:

»Ich Ceija sage
Auschwitz lebt
und atmet

noch heute in mir.*

Nicht: Ich erinnere mich.
Nicht: Es war einmal.
Sondern: Es lebt. Es atmet.

Das ist ein Satz, der bleibt.
Weil er uns vor einer bequemen lllusion bewahrt: der lllusion, dass Zeit automatisch heilt, dass
Abstand automatisch Frieden bringt, dass ,damals® einfach vergangen ist.

Der Vélkermord an Sinti und Roma war kein Ungliick.

Er war keine Verkettung tragischer Umstande.

Er war das Ergebnis einer rassistischen Ideologie, die Menschen systematisch entrechtete, ver-
folgte und vernichtete.

Er wurde geplant, organisiert und durchgefiihrt — von einem Staat, getragen von Behdrden, er-
moglicht durch Wegsehen und Mitmachen.

Diese Satze sind hart.
Aber sie sind notwendig, weil alles andere — jede weichere Formulierung — schon wieder eine Ver-
schiebung wére: weg von Verantwortung, hin zu Relativierung.



b
BERLINER))
DOM

2]

Ceija Stojka schreibt weiter:

,»Asche Rauch Urnen ...
Asche in der Urne“

Und dann diese Zeile:

»~Wer ist wirklich in der Dose
Ist es mein Vater*

Ein Vater.

Kein ,,Fall”.

Kein ,,Schicksal*.
Ein Mensch.

Wenn wir Uber Erinnerung sprechen, dann geht es genau darum: aus Abstraktion wieder Mensch-
lichkeit zu machen. Namen, Beziehungen, Leben. Und auch das, was Gewalt in Menschen zu-
rucklésst.

Denn der Vélkermord an Sinti und Roma endete nicht am Tag der Befreiung.
Die Vernichtung endete. Der Terror endete.
Aber die Folgen gingen weiter — in Kérpern, in Familien, in Biografien.

In einem Interview hat die Uberlebende Alwine Keck gesagt:
»ES gibt da Erinnerungen, die kann ich nicht erzahlen, die sind jenseits von Erzdhlen.”
Und der Uberlebende Hugo Héllenreiner sagt:

»--- ich habe das so verdréngt, denn sonst kann ich damit nicht leben.
Ich kann nur das wenige erzahlen.”

Diese Séatze sind keine Literatur.
Das sind Grenzmarkierungen: Hier endet Sprache. Hier beginnt etwas, das man nicht einfach
sverarbeiten“ kann wie ein Ereignis, das man hinter sich Iasst.

Und wenn wir ehrlich sind, dann gehért zu unserer Verantwortung auch, dies auszuhalten:
dass es Erfahrungen gibt, die sich nicht vollstéandig erzahlen lassen.

dass es Wunden gibt, die nicht heilen.

dass es Erinnerungen gibt, fir die Worte oft nicht ausreichen.

Gerade deshalb ist es so wichtig, dass wir zuhdren, wenn gesprochen wird — und dass wir nicht
Uberfordern, wenn jemand schweigt.

Mich bewegt an diesen Zeugnissen noch etwas anderes:

Wie oft Uberlebende erzahlen, dass sie innerhalb der Familie lange nicht sprechen konnten. Dass
das Reden manchmal erst mdglich wurde, als ein AuBenstehender zuhérte. Nicht, weil Familie
nicht wichtig gewesen wére — sondern weil der Schmerz zu nah war, zu groB, zu geféhrlich.



b
BERLINER))
DOM

(3]

So wird versténdlich, was Trauma bedeutet, ohne dass man das Wort Giberhaupt benutzen muss:
Es ist nicht nur Erinnerung.

Es ist ein Leben mit etwas, das sich immer wieder meldet.

In Nachten. In Gerauschen. In Bildern. In einem Geruch.

Und manchmal in einem Satz, der plétzlich herausbricht, weil er so lange keinen Platz hatte.

Und dann kommt die zweite Wahrheit, die wir in Deutschland sehr lange nicht wahrhaben wollten:
Nach 1945 war fiir viele Uberlebende nicht plétzlich ,Gerechtigkeit®.

Es gab neue Demditigungen, alte Vorurteile, neue Aktenzeichen, alte Klischees.

Es gab - viel zu oft — nicht Anerkennung, sondern Zweifel.

Nicht Zuhéren, sondern Abwehr.

Das anzusprechen ist keine Selbstanklage als Ritual.
Es ist die Voraussetzung daflir, dass wir heute glaubwirdig sagen kénnen:
Wir meinen es ernst.

Ich stehe hier als Beauftragter der Bundesregierung gegen Antiziganismus und fur das Leben der
Sinti und Roma in Deutschland.

Verantwortung zeigt sich nicht allein im Erinnern, sondern im Handeln.

Es ist ein Auftrag, der sich im Alltag entscheidet: in Schulen, in Behérden, in Medien, in Polizeiar-
beit, in Gerichten, in ganz konkreten Begegnungen.

Denn Ausgrenzung und Abwertung beginnen nicht mit der vollstédndigen Entrechtung.
Sie beginnen mit Worten.

Mit Bildern.

Mit Gerlchten.

Mit dem Geflhl, nicht ganz dazuzugehéren.

Antiziganismus ist nicht verschwunden.
Antisemitismus ist nicht verschwunden.

Und wer glaubt, man kénne das eine bekdmpfen und das andere relativieren, hat nichts verstan-
den.
Die Geschichte zeigt: Wenn eine Minderheit entrechtet wird, sind andere nicht weit.

Hannah Arendt hat — nach dem Blick in die Abgrinde des 20. Jahrhunderts — beschrieben, wie
groBes Unrecht nicht nur aus fanatischem Hass entstehen kann, sondern auch aus Gedankenlo-
sigkeit: aus dem Aufhoren, selbst zu urteilen, aus dem Abgeben von Verantwortung.

Der Volkermord an den Sinti und Roma war kein Werk eines abstrakten Bésen.
Er brauchte Mitlaufer.

Akten.

Unterschriften.

Schweigen.

Und genau deshalb ist Erinnerung keine Zeremonie.
Sie ist eine Haltung.



b
BERLINER))
DOM

[4]

Sie fragt uns nicht nur: Was fuhlst du?

Sie fragt: Was tust du, wenn Menschen herabgesetzt werden?
Wenn andere wieder zu Fremden erklart werden?

Wenn Menschenwtlirde verhandelbar wird?

Wir erleben in diesen Jahren wieder eine Verhartung.

Wir erleben, wie Sprache verroht.

Wie Minderheiten pauschal zum Problem erklért werden.

Wie sich Menschen bedroht flihlen — und dann nicht nach Lésungen suchen, sondern nach Sin-
denbdcken.

Und ich sage das bewusst in einem Dom,

als glaubiger Christdemokrat, in einem Gottesdienst:
Das ist nicht nur eine politische Frage.

Das ist eine Frage, wie wir als Gesellschaft sein wollen.
Was wir flreinander gelten lassen.

Welche Grenzen wir setzen.

Ein demokratischer Staat steht und fallt mit dem Schutz seiner Minderheiten.

Das ist das Fundament unseres Rechtsstaats.

Und es ist — in einer Sprache, die viele hier teilen — eine Form der Nachstenliebe: nicht als Geflihl,
sondern als Praxis.

Ich will an dieser Stelle etwas sehr Persdnliches sagen — nicht privat, aber persénlich.

Ich habe in den letzten Monaten und Jahren viele Begegnungen gehabt: mit Uberlebenden, mit
Familien, mit jungen Menschen aus der Minderheit, mit Verbanden, mit Engagierten.

Was mich dabei immer wieder beeindruckt, ist nicht irgendeine ,,Erfolgsgeschichte®.

Es ist etwas viel Leiseres: die Beharrlichkeit, die Wirde, der Wunsch nach Anerkennung ohne Bit-
terkeit, nach Gleichberechtigung ohne Sonderbehandlung.

Und gleichzeitig hére ich — immer wieder — dieselben Satze:
»,Wir sind Deutsche.”

»Wir gehdéren hierher.”

,Wir wollen nicht erklart bekommen, wer wir sind.*”

,Wir wollen sicher sein.*”

»Wir wollen, dass unsere Kinder ohne Angst zur Schule gehen.”

Das sind keine Uberzogenen Forderungen.
Das sind Grundrechte in Alltagssprache.

Wenn Ceija Stojka schreibt, ,Auschwitz lebt und atmet noch heute in mir®, dann bedeutet das
auch:

Das, was einmal geschehen ist, hat einen Schatten geworfen — und dieser Schatten verschwindet
nicht automatisch.

Der Auftrag fur uns ist nicht, diesen Schatten wegzureden.
Der Auftrag ist, Licht hineinzubringen: durch Wahrheit, durch Schutz, durch Anerkennung, durch
Konsequenz.



b
BERLINER))
DOM

[5]

Ceija Stojka hat noch einen Satz geschrieben, der auf den ersten Blick ganz schlicht wirkt — und
gerade deshalb so stark ist:

,»Auch du sollst tief Luft holen
zum Leben Ja sagen.”

Das ist kein Trostwort, das etwas zudeckt.
Es nimmt nichts zuriick.
Es macht nichts ungeschehen.

Es ist ein JA, das dem Hass nicht das letzte Wort lasst.
Ein JA, das die Wirde behauptet, obwohl sie verletzt wurde.
Ein JA, das sagt: Ihr habt uns verfolgt — aber ihr nehmt uns nicht die Menschlichkeit.

Dieses JA ist keine Pflicht der Opfer.

Es ist kein moralischer Anspruch an diejenigen, die Leid getragen haben.

Es ist ein Satz, den wir als Auftrag héren missen — wir, die wir Verantwortung tragen, wir, die wir
Institutionen gestalten, wir, die wir Worte wahlen, wir, die wir nicht schweigen dirfen.

Dass wir erinnern, ohne zu verharmlosen.

Dass wir benennen, ohne auszuweichen.

Dass wir widersprechen, wo Menschen entwirdigt werden.
Dass wir schiitzen, wo Menschen verletzlich sind.

Und wenn ich am Ende einen Wunsch aussprechen darf — dann diesen:
Dass diese Erinnerung nicht nur in einem Tag bleibt.

Dass sie nicht in einem Ritual aufgeht.

Dass sie uns im Alltag begleitet — in Entscheidungen, in Sprache, in Haltung.

Wenn etwas aus der Geschichte bleibt, dann dies:
Unrecht braucht nicht nur Tater.
Unrecht braucht auch Gleichguiltigkeit.

Darum ist die Entscheidung, die heute vor uns steht, eine sehr einfache — und sehr schwere:
Nicht gleichglltig werden.

Nicht abstumpfen.

Nicht schweigen.

Sondern die Wirde verteidigen — auch dann, wenn es unbequem ist.

Amen.



